

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

卷之三

# أحمد عبد العليم الجزايري



الناشر مكتبة اللغة العربية - شارع المتنبي - مجمع الزوراء

مطبوعات المجتمع العلمي العراقي

# كتاب القرن

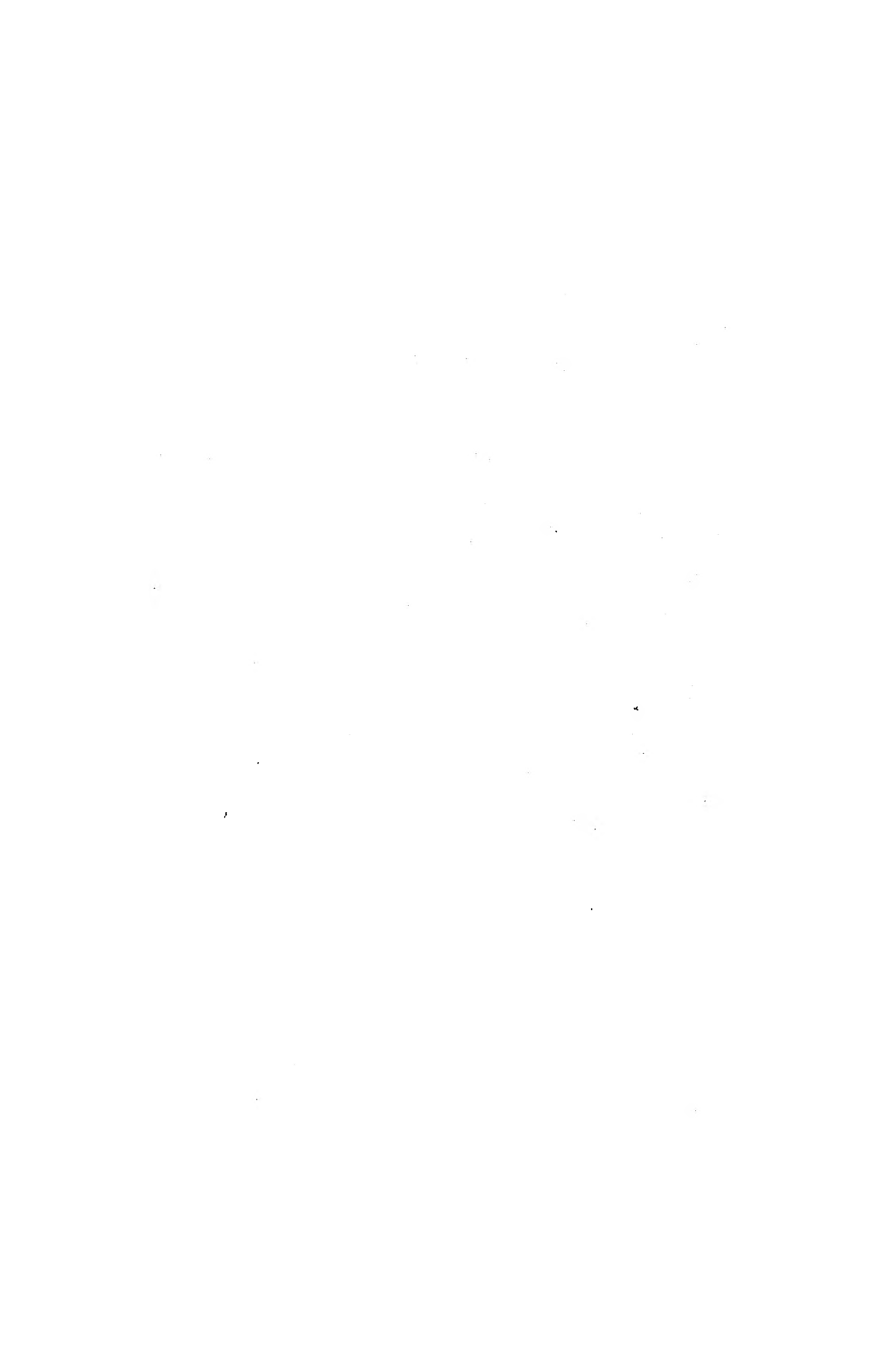
أحمد عبد الشهاب جواري



مطبعة المجتمع العلمي العراقي

بغداد

١٣٩٤ - ١٩٧٤ م



## المقدمة

### بسم الله الرحمن الرحيم

هذا بحث عنيت به مدة من الزمن غير قصيرة ، وقد شغل فكري وأنا أنظر في تأمل وإمعان إلى العبارة القرآنية حين أتلوها أو حين أستمع إليها .

ولقد بدأت هذه العناية بفضل ممارسة ما كتبه العلامة ابن هشام في شرحه على الألفية ، أو في كتابه الحليل القدر ( مغني اللبيب ) . وكانت مدارسة هذين الكتابين أدعى إلى التأمل وإنعام النظر ، ولا سيما ما خلعته عليهما العبارة القرآنية من دقة في العبارة واستبعاد للفضول في الأسلوب وفي القاعدة النحوية .

وقد برزت من خلال ذلك ظواهر وحقائق تنبئ بتقصير النحو عن استقصائها والوقوف عند ها حين وضعوا قواعد النحو ، مستنبطين إياها مما لا يرقى إلى المأثور الحيد به الرفيع من الكلام .

او حين اعملوا القياس والاستنتاج الذي لا يقوم على اساس موضوعي ولقد حملتني مهابة هذا الموضوع وجلاة قدره على تأمل عواقب الخوض فيه ، ولكنها لم تقلعني عن تتبع اجزاء منه في اناة وفي رفق وفي حذر ، يعرفها من يعرض للبحث في مسائل النحو ومشكلاته التي استسلم لسلطانها فطاحل من العلماء ، غير واجدين فوق ما تزودوا زيادة لستزيد .

ثم همت بعادة جمعتها منذ سنين اقلب فيها واعيد قراءتها وأجتهد في كتابة بحث عنها ، ولكنني ارتدت ارتداد العاجز عن ارتياض آفاقها حسراً لا قبل له بالوفاء بها .

ولما اذن لي أن اشهد المؤتمر المشترك لمجمع اللغة العربية بالقاهرة والمجمع العلمي العراقي الذي انتظم عقده في القاهرة في شباط ١٩٦٧ ، كان مما أتحف به المؤتمرون بحث في رد شبكات يقع فيها بعض المفسرين والعربين لآية القرآن الكريم للأستاذ الثبت المحقق الشيخ عبد الرحمن تاج . وقد كان بحق واسطة العقد لأبحاث قيمة لأساتذة أجلاء ما زال عطاؤهم للمعرفة ثرا جزيل النفع جم الفوائد .

ولقد حملتني الاستراحة من الاستفادة على أن أقول في التعقيب على البحث المنوه به للدكتور الشيخ عبد الرحمن تاج كلاماً وقع من نفسه ومن ثفوس أولئك الأساتذة الأفضل موقع القبول ،

وذلك لعمري غاية ما يطلبه مثلي من امثالهم .

ثم كان من هذا المجمع الرفيع المقام رضي عن بحث في اصول اللغة القيته وكان عنوانه « من دلائل القدم في اللغة العربية ». وفيه إشارات إلى مسائل في نحو العبارة القرآنية جعلت فريقاً من أهل الفضل يستحسنني أن أقدم على خوض هذا المدى الذي كنت أجده أقل من يحق لهم أن يوغلوا فيه .

وهكذا يسر الله لي أن أتقحم هذا المجال ، وأن أحذر هذه الصفحات عسى أن يكون فيها خدمة مهما ضرورة الكتاب العزيز واللغة العربية العزيزة .

ولم تبلغ بي الحرجأة مبلغ الاقدام على نشر هذا البحث إلا بعد أن عرضت شيئاً مما تناوله على بعض الأفاضل ، وكان يستحسنني أن أخرجه وأن أنشره .

ولقد أقدمت على نشره مدركاً أنه جهد مقل آثر أن لا يضمن به على الدارسين ، مؤملاً أن يقع لدى الباحثين موقع التقدير لما بعث على بذل الجهد فيه والاقدام على نشره .

عسى الله أن يجعل فيه أثاره من نفع ، وأن يوفق لاستكماله والاستزادة مما قصد إليه . وما توفيقني إلا بالله عليه توكلت وعليه أنيب .

# تمهيد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ما انفكت الرغبة في دراسة نحو القرآن ، على صورة من الصور تملئ علي جوانب في نفسي ، ويختالجني شعور ممتزج بقناعة فكرية مستقرة مطمئنة ، بأن دراسة النحو القرآني هي المفتاح الذي ينفتح به كثیر من مغاليق النحو ، التي استعصت على كثير من تصدی لتسیره وتهذیبه ، وتمهید سبله المتوعرة المتشعبة .

والقرآن كتاب العربية الأکبر ، على حد ما كان يصفه به أستاذنا العلامة أمین الخولي افاض الله عليه واسع الرحمة .

وإذن ، فتراکیه واسالیبه ، هي الأصل الذي يستأهل أن تقوم عليه دراسة التراکیب العربية والاسالیب العربية .

والقرآن في ما اشتمل عليه من معالجات أدبية متنوعة متعددة قد أسس للأسالیب والتراکیب التي استطاعت بعد ان قامت أركان الحضارة ، أن تستوعب أفکارها ومعانیها ، وأن تكون

تلك الأسلوب والتركيب وعاء للعلم والفلسفة وسائر الوان الحياة الجديدة ، فوق كونها أداة التعبير الأدبي المؤثر البليغ .

والقرآن في صورته الطلقة الحرة من كل قيد ، هو الذي خرج بالأساليب العربية من حدودها ، وهو الذي أطلقها من قيودها فصارت أدلة التعبير الفنية عن الحياة والحضارة في جوانبها وأجزائها المختلفة .

والقرآن إذن هو الخالق بأن تكون أساليبه وتراثيه المثال الذي يقتدى به وينحي نحوه ، ويهدى به .

- ١ -

ولكن الذي كان من وضعوا النحو في أول الأمر ، غير ذلك بل عكس ذلك من بعض الوجوه ، فقد اشتطرت بهم السبيل وعميت عليهم المسالك ، فتنكبوا سبل القصد ، واعتمدوا في وضع قواعد النحو على ما يبلغهم من كلام العرب شعره ورجزه ومثله . أو آثروا جانب المنطق ، فتصوروا القاعدة قبل استقراء المادة اللغوية ، وركبوا مركب الشطط ، فحاولوا أن يجعلوا للقواعد المجردة سلطاناً على المروي المأثور ، يحكمونها فيه ويحسبون ان ذلك هو الصواب ، وما هو إلا مجانبة الصواب . ولقد بلغ بعضهم في هذا المجال مبلغ الإيغال والغلو ، فحكموا على مواضع من آي القرآن بخر وجهها على نحو العربية ، ورکنوا الى التأويل والتخرج ، حتى تنسجم تلك الموضع بأساليبها الرائعة وتراثيها

الحقيقة مع ما افترضوا من قواعد وما رسموا للنحو من حدود .  
 ولو انهم سلموا للقرآن من حيث تاريخ نزوله على الأقل بما  
سلموا للمروي من كلام العرب في العصور التي يستشهد بالمروي  
عنها لما سقطوا في مثل تلك المزاليق ، ولما وقعوا في مثل تلك الخطاء  
وأحس أن دراسة النحو القرآني فمینه أن تقييم قواعد النحو على  
اصوتها التاریخیة الصیحیحة ، وتبینها على اسسها الفنية السليمة  
لأسباب التي أسلفت إليها الاشارة ، وهي أسباب تکاد تكون  
عند الباحث عن الحقيقة بدمجيات و مسلمات أولية .

ولقد كان بعض قدامى النحاة على جانب من هذه العناية  
بنحو القرآن . واهتمام باستنباط القواعد من تراكيضه وأساليبه  
ولعل ابن هشام هو الذي كان أشد هم بها عناية وأكثرهم بهما  
حفاوة وكانت آثار ذلك بينة في استقامة فكره واستقلال رأيه  
ووضوح شخصيته كما يقال .

ولقد سلمت كتبه على العلوم مما يشوب كتب النحو من قواعد  
وأصول مفتعلة مصطنعة تكاد تبعث على السخرية في بعض الأحيان

وَبَعْدَ ، فَقُلْ كَانَ خَلِيقًا مِنْ وَضَعُوا النَّحْوَ وَاسْسُوا قَوَاعِدَهُ  
أَنْ تَكُونَ الْمَادَةُ الْقُرْآنِيَّةُ أَهْمَمُ مَا يَقْتَبِسُونَ عَلَيْهِ تَلْكَ الْقَوَاعِدَ وَيَسْتَنِدُونَ  
إِلَيْهِ فِي وَضَعِ النَّحْوِ ، لِأَنَّ اسْلُوبَ الْقُرْآنِ وَتَرْكِيَّبُهُ مِنْ

الضرورات والشواذ التي حفل بها الشعر وامتلاً بها غريب اللغة الذي استندوا إليه بلا اعتدال ولا قصد .

فلقد فرطوا في جانب المادة القرآنية تفريطاً أدى بالنحو إلى إهمال كثير من الأساليب القرآنية العالية الرفيعة ، حتى لم تعد تستعمل أو تحاكي ، وحدد الأدباء والمنشئين وقيمهما بأساليب وترانكيب لم يشاً أولئك الواضعون أن يخرجوا عليها .

ومن أشنع سقطات النحاة . أنهم كانوا مهازيل في الرواية فان في كتب النحو كثيراً من القواعد قامت على شواهد لا يعلم قائلها ، بل ان كثيراً من تلك الشواهد غريب على اساليب العرب المعروفة في ما رووه من مؤثر أدبهم شعراً ونثراً . بل هو أشبه شيء بالدخيل المستكره ، بل ان بعضه لا يكاد يستقيم له معنى ولعل من أكثرها تعلقاً بالذهن شاهد سيبويه (١) على إضافة (لبي) إلى الظاهر : .

دعوتُ لِمَا نابني مسْوراً فلبّي فلبّي يدي مسّور

- ٣ -

ومنه جانب آخر يستأهل التأمل والتفكير ، ذلك أن النحاة القدامى قد احتكموا إلى المنطق كثيراً وأقاموا عليه قواعد النحو . ناسين ان التعبير باللغة فن ما أكثر ما يتتجاوز حدود المنطق ورسومه فيحذف او يذكر ، ويقدم او يؤخر استجابة لدوع لا تتعلق

(١) الكتاب ج ١ ص ١٧٦

بالمنطق ولا تخضع له .

ولقد أدى بهم ذلك الاستناد إلى المنطق إلى أن يرسموا للتركيب صوراً ثابتة جعلوها هي الأصل ، وما عداها خروجاً على الأصل فقالوا : إن التركيب لابد أن يشتمل على ركنتين مسند ومسند إليه أو موضوع محمول ، وذلك هو المبتدأ والخبر والفعل والفاعل ، فإذا حذف أحدهما فعلى نية ذكره ، ولا بد حينئذ من التقدير .  
وقالوا إن المعقول لابد له من عامل يتتمس في التركيب فإذا وجدوه ردوا إليه العمل وإلا قدروه .

وتراهم أحياناً يتلمسون وجه الصواب ويقفون على الحقيقة أو بعض الحقيقة فيقولون : عدم التقدير أسلم من التقدير .  
وتراهم يسلمون بوجوب حذف العمدة في مواضع استقرارها أحسن استقراء ، ولكنهم يوجبون في الوقت عينه تقدير المحذوف فيفسدون بذلك معنى الكلام ويضيعون على منهجه ماقصد إليه بالحذف أو التقديم والتأخير ، وهم بذلك يعزلون النحو عن المعنى بل يحردونه من فنية التعبير التي لا يمكن أن ينسليخ عنها لو كان حقاً دراسة شاملة للتركيب .

\* \* \*

تلك أمثلة اسوقها للإيضاح ليس غير ، وهي من أهم الأسباب التي جعلت من النحو ما يشبه الجسم بلا روح . ولو اننا درسنا نحو القرآن باعتباره أصلاً لا سبيل إل الحكم عليه إلا بما هو عليه

دون الاختكام إلى ما هو أقل منه اصالة ، او إلى ما هو دخيل على فن القول من قوالب المنطق . أقول لوأننا درسنا نحو القرآن على هذه الجهة لقامت قواعد النحو على أساس سليمة تستمد من أصل لاحب واضح المعالم لا ترى فيه عوجاً ولا أمتاً ، ولبرأنا النحو من علل كثيرة جداً ولأغنينا أساليب العربية بما قضى النحو عليه بالاهمال والاندثار من روائع البيان القرآني .

وإن في ما سيعرض له هذا البحث أمثلة لم تحظ ولم تشتمل ، وإشارات أود من أعماق قلبي وفكري أن تدل على سبيل أووضح وأقوم في درس النحو والانتفاع به .

وأمل أن يجد فيها الذين يهمهم أن يتعلق النحو - كما هو في الحق - بالأسلوب التعبيري وبالمعنى ، ببلغة يبلغون بها ما هو أجدى وانفع .

ولقد سلكت في هذا البحث طريقاً أجده في حاجة لا يضاهي الدافع إلى سلوكه ، فقد عمدت إلى النصوص مجردة من الشرح والتأويل والتوجيه ، وتعمدت أن أغفل تعليقات المفسرين والمعربين وما قدروا من محدود تخيلوه أو متقدم في الذكر تصوروه ، أو عامل كان في نظرهم لابد من وجوده ، إلى غير ذلك مما يد فعهم إليه استمساكهم بقواعد النحو كما تصورها النحاة ودرجوا عليها ، وإن تكن أصول النحو وقواعدده ضربة لازب بالنسبة لكل باحث مهما

اجتهد في الفكاك من أسارها ، ولكن موقفها منها كان موقف غير المستسلم لها ولا المسلم بها على الاطلاق .

وحسبي أن أدل على أن كثيراً منها غير مطرد ولا متساوق ، وأن أساليب التعبير القرآني تهد منها كثيراً مما أراد النحو أن يفرضه على أساليب العربية فأمكنته منه استسلام الدارسين وتسليمهم بتلك القواعد على كل حال .

وتلك لعمري أدنى إلى الأساليب العلمية في البحث أن يأتي الباحث النص وهو لا يحمل في فكره وفي تصوره صورة تخيله لما ينبغي أن يكون عليه ، كالذي يصنعه دارس الهندسة حين يتخيل الشكل كما ينبغي أن يكون لا كما هو كائن ، فرسم له بالنقط المنفصل بعضها عن بعض ، تكملاً لهذه الزاوية أو تلك ، وإضافة فوق هذا الخط أو توجيهها لجهته ونحو ذلك مما ييسر عليه حل المشكلة أو تبين أوجه الحل فيها .

ولست أزعم أن ما ببلغته من نتائج يهد بناء النحو جملة او يقيمه على أساس غير أساسه الأولى ، ولكنني أقر أن كثيراً من أصول النحو ونظرياته قد قام على غير أساس من التزام ما ورد في المأثور من كلام العرب ، وعلى رأس كل أولئك القرآن الكريم وأن أساليب في التعبير الفني أساساً إليها تصور النحاة إياها على غير صورتها الواقعية وغاية هذا البحث أن تشير إلى تلك الأصول غير المؤسسة على أساس ، فلا تعود موازين توزن بها الصحة

والخطأ ، ويعرف بها الصواب من الغلط ، ولا تهمل تلك الصور الجميلة من التعبير أو يساء إليها بالتأويل والتقدير فيضيع معناها الحقيقي وأثره المقصود في النقوس ولعل أهم ما في هذا الباب الحذف ، حذف العمدة كالمبتدأ والخبر والفاعل ونحو ذلك ، أو حذف الفضلة كالمفعول والمحروم والمضاف ، ولقد ألفنا النحاة يقدرون ذلك كله ، لأن لأصل الكلام عندهم صورة لامعنى عنها ولا مجيد ، وتقدير المحدود سواء كان واجب الذكر أو غير واجب الذكر يغير في المعنى أو يضعف أثره في النفس ، لأن حذف المؤلف ذكره إنما يراد به غالباً ضرب من المشاركة بين المنشي والمتلقي (قارئاً أو ساماً) في تصور المعنى العام حتى يكون ذلك أبلغ في التأثير وأدعى إلى الاقتناع ، وهذا الأسلوب في فن التعبير مزية بارزة من مزايا القرآن وهو واضح أيضاً في ما يعرف بالالتفات ، وهو الانتقال من الغيبة إلى الخطاب ومن الخطاب إلى التكلم ، حتى لا يكون السامع أو القارئ سلبياً - كما نقول - في تلقي ما يلقى إليه ، وإنما يكون التحول مدعاه لطرد الملل من نفسه وتجديده نشاطه الذهني والشعورى .

\* \* \*

ولست - هنا - في صدد أن آتي على نتائج هذا البحث أو أدل على معالمه البارزة وخطوطيه العامة ، لأنني أثر أن أفرد لها مكاناً في الخاتمة ، ولكنني أود أن أشير إلى جملة مسائل لفت نظري بقوة .

فإن من ابدع واعجب ما في القرآن أن مواضع منه حفـل  
بـشوـاهـد عـلـى مـسـائـل نـحـوـيـة بـعـينـهـا ، كـأنـها تـعـمـد إـلـى تـعـلـيم تـلـكـ  
الـمـسـائـل أو الـأـسـالـيـب ، مـثـال ذـلـك كـثـرـة استـعـمـال الـوـصـف مـكـانـ  
الـمـصـدـر فـي سـورـة الحـاقـة :

«الـحـاقـةُ مـا الـحـاقـةُ ، وـمـا أـدـرـاكـ مـا الـحـاقـةُ ، كـذـبـتْ ثـمـودـ وـعـادـ بـالـقـارـعـةـ  
، فـامـا ثـمـودـ فـاهـلـكـوا بـالـطـاغـيـةـ ، وـامـا عـادـ فـاهـلـكـوا بـرـيـحـ صـرـصـرـ عـاتـيـةـ ،  
سـخـرـهـا عـلـيـهـم سـبـعـ لـيـالـ وـثـمـانـيـةـ آيـامـ حـسـوـمـاـ فـتـرـى الـقـومـ فـيـهـا صـرـعـىـ  
كـانـهـم آعـجـازـ نـخـلـ خـاوـيـةـ ، فـهـلـ تـرـى لـهـمـ مـنـ باـقـيـةـ ، وـجـاءـ فـرـعـونـ وـمـنـ  
قـبـلـهـ وـالـمـوـتـفـكـاتـ بـالـخـاطـئـةـ (١)» .

وفي سورة القيمة بضعة مواطن حذف فيها الفاعل من دون ان يسبق له ذكر :

«كـلـاـ إـذـا بـلـغـتـ التـرـاقـ ، وـقـيلـ مـنـ رـاقـ ، وـظـنـ آنـهـ الفـرـاقـ» (٢)

«آيـحـسـبـ إـلـاـنـسـانـ آنـ يـتـرـكـ سـدـىـ ، آلـمـ يـكـ نـطـفـةـ مـنـ هـنـيـرـ يـمـنـىـ ، ثـمـ  
كـانـ عـلـقـةـ فـخـلـقـ فـسـوـىـ ، فـجـعـلـ مـنـهـ الزـوـجـينـ الذـكـرـ وـالـأـنـثـىـ» (٣) .

وفي سورة الليل يكثر حذف المفعول :

«فـامـا مـنـ آعـطـىـ وـاتـقـىـ ، وـصـدـقـ بـالـحـسـنـىـ ، فـسـيـسـرـهـ لـلـيـسـرىـ ، وـامـا

(١) الآيات / ١ - ٩

(٢) الآيات / ٢٦ - ٢٨

(٣) الآيات / ٣٦ - ٣٩

مَنْ بَخِلَ وَأَسْتَغْنَىٰ ، وَكَذَبَ بِالْحُسْنَىٰ ، فَسَيِّسَهُ لِلْعُسْرَىٰ (١) » .

ويكثر في سورة الزمر ورود الجملة مخذوفاً فيها المبتدأ أو الخبر وهي في الغالب مسبوقة بالاستفهام ، نحو قوله تعالى :

« أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ (٢) » .

وقوله في سورة هود :

« أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتَلَوُهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابٌ مُوسَىٰ إِيمَاماً وَرَحْمَةً (٣) » .

وقوله :

« أَفَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوْنَهُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلَا تَذَهَّبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ (٤) » .

وفي سورة محمد يرد المصدر النائب عن فعله - على حد ما يصطلحون عليه - متتابعاً في قوله تعالى :

« فَإِذَا لَقِيْتُمُ الْكُفَّارَ كَفَرُوا فَضَرَبَ الرِّقَابَ حَتَّىٰ إِذَا اثْخَنْتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرَبُ أَوْزَارَهَا (٥) » .

ولعل أهم وأخطر ما يمكن أن تؤكده هذه الدراسة حقيقة

(١) الآيات / ٥ - ١٠

(٢) سورة الزمر ، الآية / ٢٢

(٣) سورة هود ، الآية / ١٧

(٤) سورة فاطر ، الآية / ٨

(٥) الآية / ٤

قال بها غير واحد من الباحثين ، وهي ان عزل معاني النحو عن النحو مساعدة به باللغة ، وجنوح به عن السبيل السوي أي جنوح وتجريد للنحو من روحه حتى يصير جسماً بلا روح وإهاباً بلا محتوى ، وحقيقة أخرى هي الانتفاع بأساليب قرآنية لم توافق قواعد النحاة فعبثوا بها تقديرًا وتأويلاً حتى توافق تلك القواعد نحو قوله تعالى :

« وَمَا كُنَّا إِلَّا نَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُّلَنَا (١) »

و « فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِي شَيْءٍ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا (٢) ». .

« وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ (٣) ». .

ونحو :

« فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَنْ تَضَرِّلَ إِحْدَاهُمَا فَتَذَكَّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى (٤) ». .

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَائِهِ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ (٥) ». .

وفي قصص القرآن في سورة يوسف وفي غيرها من أساليب الحوار الرائعة الموحية ما يحدى أكبر الحدوى في كتابة القصة

(١) سورة إبراهيم ، الآية / ١٢

(٢) سورة النساء ، الآية / ٨٨

(٣) سورة النساء ، الآية / ٧٥

(٤) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٢

(٥) سورة الحجرات ، الآية / ٦

والرواية ويغنى اساليبها الفنية اكبر الغناء .

تلك لمحات قصدت بها إلى ضرب الأمثال ، لعل هذا البحث الذي لم ير تجل ولم يستعجل أن يستهوي الباحثين فيفصلوا فيه ويستقصوا ويجدوا فيه مالم أجد من نفيس الجوهر مما ينفع في علم العربية روحًا ، وبيث فيه طلاوة الفن وحلاؤته ، وعلم الله قصد السبيل .

## الفصل الأول

### المبتدأ والخبر

آثرت أن أبدأ بهذا الباب لأنه عماد التركيب واحد اصوله وصورة الاسناد التي لا خلاف على وجوب ذكر طرفيها بالفعل أو بالقوة .

فكل مبتدأ لابد له من خبر وكل خبر لابد له من مبتدأ ، لأن الحكم لا يمكن أن يتصور إلا بالمسند إليه موصوفاً بالمسند فان ذكر كلاهما كان بها وإن حذف أحدهما صار النحوة إلى تقديره حتماً لأن الكلام على حد ما يزعمون لا يقوم إلا بالركيـن ولا تسل عما ينطوي عليه التقدير من التكلف والتعسف الذي يذهب برواء العبارة ويخرجها عما قصدت إليه من اثر في نفس القارئ أو السامع .

ولننظر في طائفة من العبارات القرآنية ونحكم بعد ذلك هل ثمة من حاجة إلى التقدير والتأويل .

- ١ - « وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجْدُوا كَاتِبًا فَرَهَانٌ مَقْبُوضَةٌ » (١) .
- ٢ - « وَيَقُولُونَ طَاعَةً فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيْتٌ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرُ الَّذِي  
تَقُولُ » (٢) .
- ٣ - « وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا ، وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَا  
فَتَحْرِيرُ رَقْبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسْلِمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصْدَقُوا » (٣) .
- ٤ - « فَأَمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةٌ » (٤) .
- ٥ - « بَرَاعَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ » (٥) .
- ٦ - « فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ فَإِخْرَانُكُمْ فِي الدِّينِ » (٦) .
- ٧ - « إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ، مَتَاعٌ قَلِيلٌ » (٧) .
- ٨ - « وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ أَمْرَتَهُمْ لِيَخْرُجُنَّ قُلْ لَا تُقْسِمُوا  
طَاعَةً مَعْرُوفَةً » (٨) .

(١) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٣

(٢) سورة النساء الآية / ٨١

(٣) سورة النساء ، الآية / ٩٢

(٤) سورة النساء ، الآية / ١٧١

(٥) سورة التوبة ، الآية / ١

(٦) سورة التوبة ، الآية / ١١

(٧) سورة النحل ، الآية / ١١٦ ، ١١٧

(٨) سورة النور ، الآية / ٥٣

- ٩ - «وَقَالَتِ امْرَأَةٌ فِرْعَوْنَ ، قُرْهُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ» <sup>(١)</sup>.
- ١٠ - «لَقَدْ كَانَ لِسَبَائِ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةً ، جَنَّاتٍ عَنْ يَمِينِ وَشِمَاءِ كُلُّوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بِلَدَةً طَيِّبَةً وَرَبُّ غَفُورٌ» <sup>(٢)</sup>.
- ١١ - لَا يَسْأَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّهُ الشَّرُّ فَيُؤْسَى قَنُوطٌ» <sup>(٣)</sup>.
- ١٢ - «وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَنَاهَى بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ» <sup>(٤)</sup>.
- ١٣ - «أَمَّنْ هُوَ قَاتِنُ آنَاءِ اللَّيْلِ سَاحِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ» <sup>(٥)</sup>.
- ١٤ - «أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ» <sup>(٦)</sup>.
- ١٥ - «أَمْ يَقُولُونَ : شَاعِرٌ نَّتَرَبَصُ بِهِ رَئِبُ الْمُنْوَنِ» <sup>(٧)</sup>.
- ١٦ - «كَذَّبُتْ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٌ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَآزْدْجَرَ» <sup>(٨)</sup>.
- ١٧ - «وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسَّ ذَلِكُمْ تُوعِظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ، فَمَنْ لَمْ

(١) سورة القصص ، الآية / ٩

(٢) سورة سباء ، الآية / ١٥

(٣) سورة فصلت ، الآية / ٤٩

(٤) سورة فصلت ، الآية / ٥١

(٥) سورة الزمر ، الآية / ٩

(٦) سورة هود ، الآية / ١٧

(٧) سورة الطور ، الآية / ٣٠

(٨) سورة القمر ، الآية / ٩

يَعِدُ فَصِيَامٌ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسَا فَمِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ  
سِتِينَ مَسْكِينًا» (١).

لقد جرى النحاة والعربون على تقدير مذوق في الموضع التي مر سردها وما يماثلها من التراكيب ، لأن التركيب لا يمكن أن يستغني عن وجود الركين كما أسلفنا . قاعدة تقوم على المنطق ولا تعبأ بالأصل العلمي الذي لا يجوز له أن يفترض في مادة البحث مهما كانت ، ما ليس موجوداً فيها ، ثم إن هذا الأفتراض أو التقدير أو الاصرار على وجود مذوق يذهب بما قصد إليه الكلام من تأثير بعينه في نفس القارئ أو السامع ، ولو أنها عرضنا ما يذكره العربون من تقديرات في هذه الموضع وسواءها لوجدناهم يتکلفونها من بين ثنايا العبارة ولو صرح بها في الكلام لخرج عما قصد إليه . مثال ذلك قول الفراء في إعراب: « وَيَقُولُونَ طَاعَةً» (٢) . الرفع على قوله من طاعة أو أمرك طاعة، وكذلك : « قُلْ لَا تَقْسِمُوا طَاعَةً مَعْرُوفَةً» (٣) . معناه ، والله أعلم قولوا سمع وطاعة ، وكذلك التي في سورة محمد صلى الله عليه وسلم :

(١) سورة المجادلة ، الآية / ٤ ، ٣

(٢) سورة النساء ، من الآية / ٨١

(٣) سورة النور ، الآية / ٥٣

« فَأَوْلَى لَهُمْ ، طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ » (١) . لِيَسْتَ مُرْتَفَعَةً بـ (لَهُمْ) ، هي مُرْتَفَعَةٌ عَلَى الوجهِ الَّذِي ذَكَرْتَ لَكَ . وَذَلِكَ أَنَّهُمْ أَنْزَلُ الْأَمْرَ بِالْقَتَالِ فَقَالُوا : سَمِعْ وَطَاعَةٌ فَإِذَا فَارَقُوا مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَيْرُوا قَوْلَهُمْ فَقَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى :

« فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ » (٢) .

وَقَدْ يَقُولُ بَعْضُ النَّحْوِيْنَ وَذَكَرَ فِيهَا الْقَتَالَ وَذَكَرَتِ طَاعَةٌ وَلَيَسْتَ فِيهَا وَأَوْ فَيَجُوزُ هَذَا الْوَجْهُ ، وَلَوْ وَرَدَتِ الطَّاعَةُ وَجَعَلَتْ كَأَنَّهَا تَفْسِيرٌ لِلْقَتَالِ جَازَ رَفْعُهَا وَنَصْبُهَا .

أَمَّا النَّصْبُ فَعَلِيٌّ : ذَكَرَ فِيهَا الْقَتَالَ بِالطَّاعَةِ أَوْ عَلَى الطَّاعَةِ وَالرَّفْعُ عَلَى : ذَكَرَ فِيهَا الْقَتَالَ ذَكَرَ فِيهَا طَاعَةً (٣) .

كُلُّ هَذَا السُّلُوكِ فِي الدُّرُوبِ الْمُلْتُوِيَّةِ لِتَحْقِيقِ الْقَاعِدَةِ الَّتِي يَقُومُ عَلَيْهَا مَذْهَبُ الْفَرَاءِ أَنَّ الْمُبْتَدَأَ مَرْفُوعٌ بِالْخَبْرِ وَأَنَّ الْخَبْرَ مَرْفُوعٌ بِالْمُبْتَدَأِ ( ذَلِكَ مَذْهَبُ أَهْلِ الْكُوفَةِ ) .

وَأَنْتَ تُرِي أَنَّ لِاِحْتِاجَةِ أَطْلَاقًا لَأَيِّ زِيَادَةٍ فِي الْكَلَامِ ، وَهَذَا الْلَّفْظُ الْمُفْرَدُ الْمَرْفُوعُ ( طَاعَةً ) يَغْنِي عَنْ تَرْكِيبٍ ، وَيُسْتَغْنِي عَنْ كُلِّ تَقْدِيرٍ يَقْدِمُ عَلَيْهِ أَوْ يَؤْخِرُ عَنْهُ ، قَهْوَ إِمَّا إِخْبَارٌ يَسْدِدُ مَسْدِدَ تَرْكِيبٍ ، وَإِمَّا اِشْتَاءٌ لَا يَحْتَاجُ إِلَى مُزِيدٍ .

(١) الآية / ٢١ ، ٢٠ ،

(٢) سورة محمد ، من الآية / ٢١

(٣) معاني القرآن ج ١ / ص ٢٧٨ - ٢٧٩

ومن امثلة ذلك ايضاً قول الزمخشري في : «أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ  
مِنْ رَبِّهِ وَيَتَلُّهُ شَاهِدٌ مِنْهُ<sup>(١)</sup>». معناه أمن كان يريد الحياة الدنيا  
فمن كان على بينة أي لا يعقبونهم في المترلة ولا يقاربونهم<sup>(٢)</sup>.  
وأي بون بين هذا التأويل ومعنى ما قصدت إليه العبارة في  
الآية ، وأنى لل明珠 أن يضيف إلى العبارة مالييس منها صراحة  
ولا خضناً .

وصفوة القول إن الاكتفاء بالاسم المرفوع العمدة يشيع في  
العبارة القرآنية على الأغلب في أربع صور :  
الأولى : جملة الشرط حين يقع الجواب جملة ، فيكتفى فيها  
بأخذ الركنين دون أن يكون الآخر مذكوراً في كلام متقدم  
إلا إشارة أي إشارة إليه نحو :

«فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّهُ مِنْ أَيَّامِ أُخْرَ<sup>(٣)</sup>» .

وقوله تعالى :

«فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوَا الزَّكَاةَ فَإِنَّهُمْ كُمْ فِي الدِّينِ<sup>(٤)</sup>» .

«وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانًا مَقْبُوضَةً<sup>(٥)</sup>» .

(١) سورة هود ، الآية / ١٧

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٢١٠

(٣) سورة البقرة ، الآية / ١٨٤

(٤) سورة التوبة ، الآية / ١١

(٥) سورة البقرة ، الآية / ٢٨٣

« وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسْلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَدَّقُوا » (١).

الثانية : حين يكون موصوفاً نحو قوله تعالى :

« بَلْذَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ » (٢).

« قُلْ لَا تُقْسِمُوا طَاعَةً مَعْرُوفَةً » (٣).

وهذا يشعر باغناء الوصف مطلقاً و كفايته عن الوصف المنسد  
و هو الخبر .

الثالثة : في مواضع معينة بعد الاستفهام سواء أكان حقيقياً  
أم غير حقيقي ، كأن في الاستفهام دلالة على عجب أو إعجاب  
أو استنكار يستغني به عن الركن الآخر في التركيب نحو .

« أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتَلَوُهُ شَاهِدٌ مِنْهُ » (٤).

« أَفَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً » (٥).

الرابعة : بعد القول وهذا كثير كثرة تلقت النظر نحو :

« وَيَقُولُونَ طَاعَةً » .

« وَقَالَتِ امْرَأَةٌ فِرْعَوْنَ قُرْهَةٌ عَيْنٌ لِي وَلَكَ » (٦).

(١) سورة النساء ، الآية / ٩٢

(٢) سورة سباء ، الآية / ١٥

(٣) سورة النور ، الآية / ٥٣

(٤) سورة هود ، الآية / ١٧

(٥) سورة فاطر ، الآية / ٨

(٦) سورة القصص ، الآية / ٩

«أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّتَرَبَصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنْوِنِ» (١).

ولقد مر سرد الأمثلة فلا داعي للعودة إليها ، مع أن ما يستخلص منها جمِيعاً حقيقة ذات طرفين :

الأول : أن بعض الأسماء التي يؤتى بها في حالة الاسناد تكون مشحونة بالمعنى والإيحاء بحيث لا تحتاج إلى ما يوضحها أو يصفها أو يسند إليها .

الثاني : الاكتفاء بجمل ما يدل عليه السياق من معنى الوصف والاسناد دون التقييد بورود لفظ يشار إليه بضمير أو نحو ذلك .

وهذه كلها طرق في التعبير الفني جنباً عليها تمسك النحاة باجزاء الجملة ولا سيما طرفاها اللذان يعرفان بالعمدة . وتقدير مالم يذكر منها ، وتأويل الكلام بحيث تذهب روعته ويضمحل أثره في النفس ، انظر إلى قول الزمخشري في قوله تعالى من سورة يونس :

«قُلْ أَنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ مَتَاعُ فِي الدُّنْيَا» (٢).

قال : أي افتراؤهم هذا منفعة قليلة في الدنيا (٣)

وفي :

«بَرَآءَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ». قال : براءة خبر مبتداً محذوف اي هذه

(١) سورة الطور ، الآية / ٢٠

(٢) الآية / ٦٩ - ٧٠

(٣) الكشاف ج ٢ ص / ١١٧

براءة (١) .

وقد يكون غرضهم من التقدير محض توجيه للقاعدة النحوية ومحض التزام بالصناعة الكلامية ، إلا أنه على كل حال عبث بالنص وخر ورج على المعنى الذي أريد به ، وهو بعد ذلك كله تضييع لفنية الاسلوب لا يغتفر فيه التذرع بالتزام القاعدة التي لم تستكمل أسباب قيامها بالاستقراء الشامل .

## الفصل الثاني

### ال فعل والفاعل

الفاعل عمدة وهو إذن واجب الذكر ، لا يجوز حذفه فان ظهر كان بها والا فهو ضمير مستتر عائد على ظاهر مذكور قبله  
قال ابن مالك :

وَبَعْدَ فِعْلٍ فَاعِلٌ فَإِنْ ظَهَرَ فَهُوُ وَإِلَّا فَضَمِيرٌ آسْتَثِرُ  
ولكن العبارة القرآنية يشيع فيها أن يأتي الفعل وحده من دون أن يسبقها اسم ظاهر يصلح ضميره فاعلا لذلك الفعل  
قال تعالى في سورة القيامة :

« كَلَّا إِذَا بَلَغْتِ التَّرَاقِيَّ ، وَقِيلَ مَنْ رَاقِي ، وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ » (١) .

وقال تعالى في سورة القيامة ايضاً :

(١) الآيات / ٢٦ ، ٢٨

« أَيْخَسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدَىً ، أَلَمْ يَكُنْ نُطْفَةً مِنْ مِنْيٍ يُمْنَى ، ثُمَّ  
كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوْيًا ، فَجَعَلَ مِنْهُ الْزَوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنْثَى ، أَلَيْسَ  
ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَى » (١) .

وقال تعالى في سورة المجادلة :

« مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا  
أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا » (٢) .

ألا ترى أن الفاعل في الآيات السابقة قد استغنى عن ذكره لأنَّه معلوم مفهوم من سياق الكلام .؟  
ولو أرادوا أن يضمروا في : « وَظَنَ أَنَّهُ الْفِرَاقُ » . ما يعود على  
الإنسان المذكور في : « يُبَنِّي إِنْسَانٌ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَآخَرَ » (٣) . لما  
تأتي لهم ذلك لأنَّ الضمير يعود على أقرب ظاهر ، والظاهر القريب  
لا يصلح لأنَّ يعود عليه الضمير .

والامر في « كَلَأْ إِذَا بَلَغَتِ الْتَّرَاقِيَّ » . أوضح وأجل فان ما يصلح  
للفاعلية لفظاً أو معنى لا وجود لذكره في السورة من أو لها إلى  
آخرها .

(١) الآيات / ٣٦ - ٤٠

(٢) الآية / ٧

(٣) سورة القيمة ، الآية / ١٣

أَمَا آيَةُ الْمَجَادِلَةِ وَأَشْبَاهُهَا فَلَعْلَهُمْ يَجْعَلُونَ الْاِسْمَ الْمَجْرُورَ بـ (من) في موضع الفاعل وهو خلاف ما تأسست عليه قواعدتهم ولو أجازوا أن يكون الجار وال مجرور فاعلا في مواضع بعضها لمان عليهم الأمر، ولكنهم يتأنلون ويتعسفون فيزعمون أن حرف المجرزائد في مثل :

« قُلْ كَفَىٰ بِاللّٰهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ » (١).

وفي مثل :

« أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلٰىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ » (٢).

يقول الزمخشري : بربك في موضع الرفع على أنه فاعل كفى . و « أَنَّهُ عَلٰىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ». بدل منه تقديره أو لم يفهم أن ربك على كل شيء شهيد (٣).

وأنت ترى البون بعيد بين هذه العبارة والنصل القرآني حيث يتوجه الاسناد الى ( بربك ) فيه . ويتجه في عبارة الزمخشري الى ما يتعلق به ، وهو كونه ( على كل شيء شهيد ).

وذلك لعمري افتئات على النصل وخروج به عن حقيقة معناه وواقعه ، وهي التي تجر الى التهاون في دقة التعبير والاستهانة بها ، ثم تفضي كما أفضت الى رخاوة في ضبط الأفكار

(١) سورة الرعد ، الآية / ٤٣

(٢) سورة فصلت ، الآية / ٥٣

(٣) الكشاف ج ٣ ص / ٣٩٦

واضطراب في المقاييس الفكرية .

ولل فعل في القرآن قوة الاسم ، فهو يقع في العبارة القرآنية في موقع الفاعل نحو قوله تعالى :

« ثُمَّ بَدَا لَهُم مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوْا أَلَايَاتٍ لَيَسْجُنُهُ حَتَّىٰ حِينٍ » (١) .

وليس هذا بالأمر الغريب فال فعل والاسم في العربية فرعان من اصل واحد ، وكلاهما يدل على معناه في نفسه كما يقول النحاة .

وليس معنى الزمن الموجود في الفعل بمانع من استعماله استعمال الاسم ، فهو يقع - على حد ما يذكرون - صفة أو حالاً أو خبراً ومعنى الزمن يوجد في الاسم بالقوة كالمصدر وبالفعل كالأسماء المشتقة ولا سيما اسم الفاعل واسم المفعول على أنهم يحيزون وقوع الفعل موقع الاسم إذا سبقه حرف مصدري .

ويقول الزمخشري في إعراب الآية السالفة ذكرها :  
فاعل بدا مضمر للدلالة ما يفسره عليه وهو ليس جنده ولمعنى بدا لهم بدأء أي ظهر لهم رأي ليس جنده . (٢)

وهذا التأويل ظاهر التكلف ، وهو فوق ذلك مخالف لقاعدتهم المشهورة إن المفسر عين تفسيره ، ولو قيل في غير القرآن ثم بدا

(١) سورة يوسف ، الآية / ٢٥

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٢٥٥

لهم أن يسجنوه ، مع التسليم باختلاف المعنى لما احتاجوا إلى مثل  
هذا التعسف في التأويل .

ولقد كان الفراء أقرب إلى الحق وأدنى إلى الصواب وابعد  
عن التزام مالا حاجة إلى التزامه من التقدير والتأنيل المتكلف  
ها هو ذا يقول في اعراب قوله تعالى من سورة الأنعام :

« كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِيهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَأَرَيَنَّ فِيهِ » (١) .

والعرب تقول في الحروف التي يصلح معها جواب الأيمان  
بأن المفتوحة وباللام فيقولون أرسلت إليه أن يقوم وأرسلت  
إليه ليقوم ، وكذلك قوله :

« قُلْ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوْا آيَاتٍ لَيَسْجُنُهُ » (٢) .

وهو في القرآن كثير . ألا ترى أنك لو قلت : بدا لهم أن يسجنوه  
كان صواباً؟ (٣) .

على أن العبارة القرآنية لا تقتصر على ما ذكر « من الحروف التي  
يصلح معها جواب الأيمان ». مثال ذلك ، قوله تعالى في سورة الزمر :

« أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيْمَانَ الْجَاهِلُونَ » (٤) .

ومن بديع الاستعمال في العبارة القرآنية وقوع الفعل فاعلا للأفعال  
الناسخة حين تكتفي بالمرفوع وهو أسلوب فيه ما فيه من الإيجاز

(١) الآية / ١٢

(٢) سورة يوسف ، الآية / ٣٥

(٣) معاني القرآن ص ٣٢٨

(٤) الآية / ٦٤

الرائع والاستغناء عما لا حاجة للكلام به .

من ذلك قوله تعالى في سورة التوبة :

« لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ أَتَبَعُوهُ فِي سَاعَةٍ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيقُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ » (١) .

وقوله في سورة النمل :

« قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِيفًا لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْعَجُلُونَ » (٢) .

وقوله في سورة غافر :

« قَالُوا أَوْلَمْ تَكُنْ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ » (٣) .

وقوله في السورة نفسها :

« فَلَمْ يَكُنْ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بِأَيْمَانِهَا » (٤) .

والذين لا يرتضون فكاكاً من أسر القاعدة وإن بان فسادها  
يركتون إلى التأويل والتقدير كما هي عادهم .

يقول الزمخشري في آية التوبة التي مر ذكرها : في كادضمير  
الشأن ، وشبهه سبويه بقولهم ليس خلق الله مثله (٥)

ومن الواضح أن الأسناد في العبارة لا يمكن أن يتوجه إلى محذوف  
لا يتعلق به حتى التقدير ، وهو متوجه إلى المذكور كله أو بعضه

(١) الآية / ١١٧

(٢) الآية / ٧٢

(٣) الآية / ٥٠

(٤) الآية / ٨٥

(٥) الكشاف ج ٢ / ص ١٧٥

وهو فاعل الفعل المذكور ، الا ترى انه يتوجه ان يقال في غير القرآن: قالوا اولم تك رسالكم تأتكم بالبيانات فلم يلك أيمانهم ينفعهم لما رأوا بأسنا . من بعد ما كاد قلوب فريق منهم تزيف .  
وإذن فلا محل لضمير الشأن ولا حاجة به .

وما ينبغي أن يلاحظ في هذا الباب أن النهاة كثيراً ما يتخلدون من ضمير الشأن وهو في الغالب مذوق غير ممكن الذكر ذريعة يسوقون بها قواعدهم ويجرونها على الوجه الذي يريدون من دون أن يعبأوا بصحة ذلك عقلاً أو استقامته أسلوباً .  
ومن فرائد الاستعمال القرآني ورود الفعل غير محتاج إلى الفاعل لأنه مطلق غير مقيد بفاعل ما ، بل يصلح له كل ما يحتمل أن يقوم به . مثال ذلك قوله تعالى في سورة النور :

«أَوْ كَظُلْمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجْيٌ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا (١)» .

وهذا شديد الشبه بالخبر المذوق - على حد قولهم - حين يتعلق به الجار وال مجرور أو الظرف ، فيقدرون أنه بكائن أو موجود ، وهو في حقيقته تعلق بالكون العام وهو فعل الكائنات جميعاً أو بعبارة أدق هو وصفها الذي لم تعد حاجة لذكره لأنه ينتظمها كلها ، سواء وصفت بغيره كأفعال الكون الخاص - وهي سائر الأفعال - أم لم توصف ، وتفسير ذلك أن كل موجود في هذا

(١) الآية / ٤٠

الكون كائن ، فهو قد كان أو يكون أو هو كائن مالم يسند إليه وصف آخر كالقيام والقعود والمشي والوقوف وسوى ذلك من الأفعال .

وقد استغنت العربية عن ذكر هذا الفعل - الكون العام - بالخبر وهو اسم فيه معنى الوصف بخلاف اللغات الحديثة وأكثر ما نعرف من اللغات ، الذي يسميه دارسو تلك اللغات فعل الكينونة.

ومن أمثلة ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة الحجرات :

«إِنَّ الَّذِينَ يُنادِونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُّرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ، وَكَوَّا أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ<sup>(١)</sup>».

يقول الزمخشري في إعراب هذه العبارة : في كان إما ضمير فاعل الفعل المضمر بعد لو ، وإما ضمير مصدر صبروا<sup>(٢)</sup> .

---

(١) الآية / ٤ ، ٥

(٢) الكشاف ج ٤ ص / ٨

# الفصل السادس

## المفعول

وَكَثِيرًا مَا يردد في العبارة القرآنية الفعل المتبعي إلى المفعول ولا مفعول بعده ، والأمثلة على ذلك كثيرة والذين اشتغلوا باعراب القرآن أقل تعسفًا في توجيهها وأدنى إلى الصواب وأقل جنوحًا عن جادة الصواب .

من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة :

« وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ<sup>(١)</sup> » .

يقول الزمخشري : مفعول (شاء) محذف لأن الجواب يدل عليه والمعنى : ولو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم لذهب بها (٢) . وعجب أن يدل آخر الكلام على أوله ، والمألف أن يحذف

(١) الآية / ٢٠

(٢) الكشاف ج ١ ص / ٤٣

الجواب لدلالة الشرط عليه ، أو أن يحذف أي جزء من الكلام  
لدلالته ماقبله عليه .

والحق أن ورود الفعل المستحق للمفعول بلا مفعول ، إنما  
يكون مقصوداً به إطلاق الفعل في كل ما يسمح المقام بتصوره  
مفعولاً لذلك الفعل دون النص على أسم بعينه ، مثال ذلك قوله  
تعالى في سورة البقرة :

« فَإِنَّمَا مَنْ أَعْطَى وَأَتَقَى ، وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى ، فَسَبِّسَرَهُ لِلْبُيُسرَى » (١) .

ويؤيد ذلك قول الزمخشري في إعراب قوله تعالى :  
« وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا » (٢) .

قال : رأيت ليس له مفعول ظاهر ولا مقدر ليشيع ويعلم كأنه  
قيل وإذا أوجدت الرؤية (٣) .

إن هذا الأسلوب في الاستغناء عن الفاعل أو المفعول والاكتفاء  
بالفعل يدل على أن الفعل وحده قد يكون وافر الدلالة واسع المعنى  
حيث يقوم وحده مقام التركيب بطرفيه ، وهذا أمر لم يقدروا  
على التصریح به ، وأنى لهم أن يقبلوا به وهم يبدأون بحثه  
للنحو بتعريف الكلام : أنه اللفظ المركب المفيد فائدة يحسن  
السكوت عليها .

أما اجازتهم عدم ذكر المفعول فمردتها إلى أنهم يذهبون إلى

(١) الآيات ٥ - ٧

(٢) سورة الانسان ، الآية ٢٠ /

(٣) الكشاف ج ٤ ص ١٧٠ /

ان المفعول فضلة ، والفضلة يجوز حذفها إن دل عليها دليل  
وقد تمحى وإن لم يدل عليها دليل .

ومقصود بوجود الدليل ذكر سابق على مكان الحذف ، وقد  
أسلفنا أن الإيحاء يعني ما يحتمل ذكره كثيراً الورود في الكتاب  
العزيز ، حتى في عمدة الكلام كالمبتدأ والخبر والفاعل ونحو ذلك .

## الفصل الرابع

### حذف القول

وما يكثر وروده في العبارة القرآنية حكاية القول دون العناية بذكر القول ، وهو اشبه ما يكون بلوحة اسقط منها ما لا حاجة به من خطوط ابتعاد التنويه بجوهر الموضوع أو صورة قصد فيها الى اهمال مالا يتعلق بالمعنى أو الفكرة التي أريد التعبير عنها والالتفات الى الأصل والأساس . وفيه أيضاً ضرب من ضروب الانقطاع الذي يحمل السامع أو القاريء على توقيع أمر ذي بال ، ولو اتصل الكلام لما أثار قدرأً من الانتباه والاهتمام مثل الذي يثيره الانقطاع ، كالذي يسر في طريق ممهدة لاحبة تقوده قدماه حتى لا يعود يتلفت حوله ولا يتتبه لما يحيط به حتى يفجأه انحراف في الطريق أو التواء ، أو انقطاع ، يسلم الى منحدر أو مرتفع فيفتح عينيه ويرهف حواسه لما يأتي بعد ذلك الانقطاع .  
تأمل قوله تعالى في سورة القصص :

«فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِئِ الْوَادِي الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمَارِكَةِ مِنْ الشَّجَرَةِ  
أَنْ يَأْمُوْمِي إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ، وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَأَاهَا تَهْتَزُ  
كَانَهَا جَانٌ وَلَى مَدْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبْ ، يَا مُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخْفِ إِنَّكَ مِنْ  
الْآمِنِينَ » (١) .

وفي سورة فاطر :

«وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارٌ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيُمُوتُوا وَلَا يُخَفَّ عَنْهُمْ  
مِنْ عَذَابِهَا كُذَلِكَ تَجْزِي كُلُّ كَفُورٍ ، وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا  
نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَا نَعْمَلُ ، أَوْ لَمْ نُعْمَرْ كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ  
تَذَكَّرَ وَجَاءَ كُمْ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ » (٢) .

ألا ترى كيف يقع بهذا الانتقال والالتفات أسماعاً غير مصغية ويهز مشاعر غير صاغية .

وأكثر ما يكون الأسلوب حيث يراد لإبراز المعنى لإبرازاً يزيد في قيمته وفي أهميته حتى لو حكي على لسان من يراد التنديد بهم والسخرية منهم ، مثال ذلك ما جاء في سورة الزمر :

«فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الْأَدِيْنَ ، أَلَا اللَّهُ الدِّيْنُ الْخَالِصُ ، وَالَّذِينَ أَتَّخَذُوا  
مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفٌ » (٣) .

(١) الآية / ٣٠ ، ٣١

(٢) الآية / ٣٦ ، ٣٧

(٣) الآية / ٢ ، ٣

وفي سورة الأحقاف :

« وَيَوْمَ يُعَرَّضُ الظِّنَّـينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ - أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاةِكُمْ الَّذِيَا  
وَأَسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا (١) »

ولعل من أهم ما يلاحظ في هذا الاسلوب أنه ضرب مما يعرف عند أهل البلاغة بالالتفات ، وهو التفات يتنتقل فيه الكلام من الخطاب إلى الغيبة أو من الغيبة إلى الخطاب ، أو يتنتقل فيه من الخبر إلى الأنساء أو من الإنشاء إلى الخبر ، فمن أمثلة الانتقال الأول قوله تعالى :

« وَجَعَلْنَا أَبْنَى مَرِيمَ وَأَمَّهُ آيَةً وَآوْيَنَاهُمَا إِلَى رَبِّهِ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ، يَا أَيُّهَا  
الْرَّسُولُ كُلُّوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَالِحًا لَّا نَيْ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمٌ » (٢) .  
وقوله تعالى :

« فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنَ فِي الْمَدَائِنِ حَاسِرِينَ ، إِنَّ هُؤُلَاءِ لَشَرُّذِمٌ قَلِيلُونَ ، وَإِنَّهُمْ لَنَا  
لَغَائِظُونَ » (٣) .

ومن أمثلة الانتقال من الخبر إلى الأنساء قوله تعالى :

« وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ  
السَّمِيعُ الْعَلِيمُ » (٤) .

(١) الآية / ٢٠

(٢) سورة المؤمنون ، الآية / ٥١ ، ٥٠

(٣) سورة الشعراء ، الآيات / ٥٥ - ٥٣

(٤) سورة البقرة / الآية / ١٢٧

وقوله تعالى :

«إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ اللَّيلِ وَالنَّهارِ لَآيَاتٍ لِأُولَئِكَ الْأَلَّابِ  
الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِياماً وَقَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ» (١).

وقوله تعالى :

«وَاقْرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاهِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْ

كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ» (٢).

ونحن نلحظ في أكثر هذه المواقف أن المقول مسوق باعفاء تدل عليه وتنبئ به دون تصريح بفعل القول ، وذلك أمر لا يكتفي به النهاة ولا يسكنون عليه وإنما يقدرون فعل القول مضمراً ، قال الزمخشري في :

«فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ ، إِنَّ هُؤُلَاءِ لَشِرِّذَمَةٌ قَلِيلُونَ» (٣).

«إن هؤلاء محكي بعد قول مضمر» (٤).

إن في هذا الاسلوب الجميل أكثر من مظهر واحد من مظاهر الفنية التعبيرية فهو مركب من الحذف النحوي والايحاز والفصل لشبه كمال الانقطاع والالتفات .

(١) سورة آل عمران ، الآية / ١٩٠ ، ١٩١

(٢) سورة الأنبياء ، الآية / ٩٧

(٣) سورة الشعراء ، الآية / ٥٣ ، ٥٤

(٤) الكشاف ج ٣ ص / ١١٥

وَكُثْرَةٌ وَرُوْدَهُ فِي الْعِبَارَةِ الْقَرآنِيَّةِ أَمْرٌ يَدْعُونَ إِلَى التَّأْمِلِ فَقَدْ عَدَتْ أَكْثَرُ مِنْ عَشْرِينَ مَوْضِعًا لَمْ يَرِدْ فِيهَا فَعْلُ الْقَوْلِ بِلِفْظِهِ أَوْ بِمَعْنَاهُ، عَلَى الْوِجْهِ الْذِي وَضَعَ النَّحَاةُ حَدْوَدَهُ حِينَ بَحْثُهُمْ مَسْأَلَةً (ان) المفسرة (١).

وَشَيْءُعَ هَذَا الْاسْلُوبُ يَنْقُضُ قَوَاعِدَهُمْ فِي الْحَكَايَةِ وَمَقْولُ الْقَوْلِ، وَيَوْمَيْ إِلَى أَصْلِ فِي التَّرْكِيبِ لَمْ يَرِدْ لَهُمْ ذَكْرٌ ذَلِكَ أَنَّ الْكَلَامَ الْمَحْكُيَ يَكْفِي أَنْ يَسْبِقَهُ مَا يَوْحِي بِبُورُودَهِ غَيْرَ مَقْيَدٍ بِصِيغَةِ فَعْلِ الْقَوْلِ (قَالَ وَمَا يَشْتَقُ مِنْهَا). وَلَا بِصِيغَةِ فِيهَا مَعْنَى الْقَوْلِ مُثْلِ ذَكْرِ وَأَوْحِيِ وَنَحْوِ ذَلِكَ.

لِنَنْظُرُ فِي مُثْلِ قَوْلِهِ تَعَالَى :

«الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِأَطْلَالٍ سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ» (٢)

وَفِي قَوْلِهِ تَعَالَى :

«يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتَكُوْنُ بِهَا حِبَاهُمْ وَجَنُوبُهُمْ وَظَهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لَا نَفْسٌ كُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْنُمْ تَكْنِزُونَ» (٣).

إِلَيْسَ فِي مَا يَسْبِقُ الْقَوْلِ الْمَحْكُيِّ مِنَ الْكَلَامِ مَا يَوْحِي بِهِ؟ أَلِيْسَ لِسَانُ الْحَالِ عِنْدَ أُولَيِ الْأَلْبَابِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً

(١) مَغْنِيُ الْبَيْبَ.

(٢) سُورَةُ آلِ عُمَرَانَ ، الآيَةُ / ١٩١

(٣) سُورَةُ الْقَوْبَةِ / الآيَةُ / ٣٥

وقد وعدهم على جنوبهم ويتذكرون في خلق السموات والارض ، هو الذي يقول : ربنا ما خلقت هذا باطل ، الاية .

أوليس لسان الحال بالنسبة للذين يكترون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله ، فتكتوى بها جباهم وجنوبهم وظهورهم هو الذي يخاطبهم قائلاً : هذا ما كنترتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكترون .

ولسان الحال الذي افضلنا في الحديث عنه ليس مما يتعلق به بحث النحو ، لأنهم ألزموا أنفسهم باستبعاد المعاني وصرفها إلى ما سمي علوم البلاغة ، وهي في الحق معانٍ نحو التي لا يستقيم النحو إلا بها ولا تستقر قواعده إلا عليها ، وهذا أمر تنبه له غير واحد من الباحثين في مسائل النحو ونقد منهجه ، ولعل أوّلهم في عصرنا هذا المرحوم الأستاذ ابراهيم مصطفى في كتابه الجليل : (إحياء النحو) .

وليس هذا البحث مجالاً للخوض في هذه المسألة فأنها تستأهل أن يفرد لها جهد مستقل ، ولكنها على كل حال واحدة من أهم قضايا العربية ، وعلة من أهم العلل التي جعلت من النحو هذا العلم الذي اختلطت فيه الغاية بالوسيلة ولم تسلم فيه الموازيين من الارتباك والاضطراب .

والحديث عن قضايا الحذف والذكر ، والإيجاز والاطناب

امر صرفة علماء العربية إلى علم المعاني ، ولا سيما حين يكون الحذف مما يجوزه النحوة ، أما الحذف الواجب - بزعمهم - فهو من قضايا النحو ومسائله .

ولكن حديث النحوة عما يجوز حذفه أو لا يجوز لم يحظر بالاستعمالات الواردة في العبارة القرآنية .

من ذلك حذف المضاف والاكتفاء بالمضاف إليه ، في أسلوب تفردت به العبارة القرآنية ، وقضت قواعد النحوة أن يحرر فلا يستعمله المنشئون ، ويكثر ذلك حين يكون المذوف المتصور علة لما قبله ، أو بعبارة النحوة مفعولا له أو سبباً ، من ذلك قوله تعالى في سورة هود :

« فَلَعِلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكٌ » (١).

قال الزمخشري : أن يقولوا مخافة أن يقولوا (٢)

وقال أيضاً في قوله تعالى من سورة النحل : « وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بَعْكُمْ » (٣) . كراهة أن تميل بكم وتتضطرب (٤)

(١) الآية / ١٢

(٢) الكشاف ج ٢ / ص ٢٠٩

(٣) سورة النحل ، الآية / ١٥

(٤) الكشاف ج ٢ ص / ٣٢٤

وفي قوله تعالى من السورة عينها :

« وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقْضَتْ عَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثًا تَتَخَذُونَ أَيْمَانَكُمْ »

دخلًا بَيْنَكُمْ أَنْ تَكُونَ أَمَّةً هِيَ أَرْبَى مِنْ أَمَّةٍ<sup>(١)</sup> : بسبب ان تكون ...<sup>(٢)</sup>

وفي قوله تعالى من سورة الاسراء :

« وَجَعَلَنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذانِهِمْ وَقْرًا<sup>(٣)</sup> . كراهة  
أن يفقهوه<sup>(٤)</sup> »

ومثل ذلك كثير منه أيضًا قوله تعالى في سورة الانبياء :

« وَجَعَلَنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيًّا أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ »<sup>(٥)</sup>

وفي سورة النور :

« يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَدًا<sup>(٦)</sup> » .

وفي سورة الزمر :

« وَاتَّبَعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْنَكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً  
وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ، أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسِرتَا عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ»<sup>(٧)</sup>.

وفي سورة الحجرات :

(١) سورة النحل ، الآية / ٩٢

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٣٤٢

(٣) الاسراء ، الآية / ٤٦

(٤) الكشاف ج ٢ ص / ٣٦٣

(٥) الآية / ٣١

(٦) الآية / ١٧

(٧) الآية / ٥٦ ، ٥٥

«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ يُبَشِّرُ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ  
فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِيْنَ» (١).

ويكثر في الاستعمال القرآني إقامة الوصف مقام الموصوف  
والموصوف عمدة مبتدأ أو نحو ذلك.

والوصف من قبيل ما يسمونه الفضلة التي لا تقوم بذاتها - على  
حد ما يدعون - وإنما تتعلق بمحذوف كما يذهب إليه الأثرون.

من ذلك قوله تعالى في سورة النساء :

«وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ  
شَهِيدًا» (٢).

وفي سورة الصافات :

«وَمَا مِنْنَا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ» (٣).

وفي سورة مريم :

«وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَأَرِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَّمًا مَقْضِيًّا» (٤).

ويلاحظ أن ذلك يكثر وروده في جملة النفي ، حين يكون معنى  
المنفي عاماً لاحاجة لذكره ، كلفظ «أحد» ونحوه ، ولكنه يرد  
أيضاً في غير جملة النفي كقوله تعالى في سورة الاعراف :

«وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَعْمَالًا مِنْهُمْ الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلَوْنَاهُمْ

(١) الآية / ٦

(٢) الآية / ١٥٩

(٣) الآية / ١٦٤

(٤) الآية / ٧١

بالحسَناتِ وَالسَّيئاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ .<sup>(١)</sup>

يقول الزمخشري في إعرابها : محله « اي الظرف » الرفع وهو صفة لموصوف مذوق ومعناه ناس منحطون عن الصلاح ، ونحوه وما منا إلا له مقام معلوم<sup>(٢)</sup> .

و واضح ان التقدير : الذي تلجمتهم إليه قواعد النحو ، يخل بمعنى العبارة ويمسخ معناها ويذهب بالكثير من فنية التعبير ، و واضح أيضاً أن المقصود إيثار الوصف بالذكر لأن الموصوف واحد من اثنين إما اسم عام لا يتعلق به الغرض ذكر أم لم يذكر ، وأما لفظ سبق في الكلام ما يشير إليه أو يدل عليه .

واكثراً ما يجري التعبير القرآني على صور من الإيجاز والاكتفاء لاتحيط بها قواعد النحو ، مثل الاكتفاء من الجملة الفعلية أو الاسمية بمحضه ، كقوله تعالى في سورة الاسراء :

« إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لَا نَفْسٌ كُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا »<sup>(٣)</sup>.

ولننظر في قوله تعالى في سورة البقرة :

« حَافِظُوا عَلَى الصَّلَواتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِللهِ قَانِتِينَ ، فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكَبًا »<sup>(٤)</sup> .

فقد اكتفى من جملة الجواب بالحال دون ذكر الفعل وفاعله

(١) الآية / ١٦٨

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ١٠١

(٣) الآية / ٧

(٤) الآية / ٢٣٩ ، ٢٣٨ .

ومفعوله ، لأنَّه معلوم لا حاجة لذكره .

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة الانعام :

« وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنْ أَسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفْقَاً فِي الْأَرْضِ  
أَوْ سُلَّمَاً فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيهِمْ بِآيَةٍ ، وَكَوْ شَاءَ اللَّهُ لِجَمِيعِهِمْ عَلَى الْهُدَىٰ فَلَا  
تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلِينَ » (١) .

فإن جواب الشرط الأول والثاني لم يذكر مع أنه لم يسبق له ذكر ومع ذلك فمعناه مفهوم مستفاد من العبارة بجملتها .

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة النور :

« وَلَوْلَا فَضَلَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَإِنَّ اللَّهَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ » (٢) .

وشبيه به في الاكتفاء بما يتعلق به الغرض ، قوله تعالى في سورة العارج :

« إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ، إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جَزْوًا ، وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مَنْوِعًا » (٣)

ذلك أن فعل الكون واسمه مما لا حاجة لذكره لأن الكلام يدل عليه فاكتفي بقيده المعنوي وهو الخبر لأن الجملة كلها مسوقة للنص عليه .

وإذا جاز ذلك في فعل الكون وفي ما يشتق منه ، لأنَّه يدل على العموم ويمكن ان يستدل عليه من السياق ، فقد ورد في غيره

(١) الآية / ٣٥

(٢) الآية / ٢٠

(٣) الآيات / ١٩ - ٢٠

من الأفعال اذا علم معناها واستدِلَّ عليه من السياق .

قال تعالى في سورة التوبه :

« كَيْفَ وَإِنْ يَظْهِرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فِيهِمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً »<sup>(١)</sup> .

يقول الزمخشري : « كيف تكرار لاستبعاد ثبات المشركين على العهد ، وحذف الفعل لكونه معلوماً » .

تلك أمثلة للإيجاز بالحذف لم يستقصها النحاة ولم يحيطوا بها ذكراً ، ولعلهم وجدوها تخالف ما ألزموا به أنفسهم من لزوم ذكر العمدة في الكلام ، ولو أنهم التزموا أسلوب البحث العلمي لجعلوا من كل تلك الاستعمالات القرآنية أساساً لقواعدهم وألوسوها بذلك مجال التصرف في فنون التعبير ، ولافسحوا طريق الاقتداء بأساليب العبارة القرآنية مما يزيد صور التعبير نماء وثراء .

---

(١) الآية ٩ /

## الفصل الثاني

### حروف المجرى

إن من أهم وسائل التعبير الدقيق اتقان استعمال الحروف ،  
ولاسيما حروف المجرى . فان لها معانٍ يتميز بعضها عن بعض بحيث  
تؤدي أدق المعاني لوجاء الحرف في موضعه .

وأعتقد ما في حروف المجرى أنها كثيرة ، وأن لكل منها في  
الغالب أكثر من معنى واحد .

وكثيراً ما تتدخل تلك المعانٍ وتختلط على غير الخبر بالأساليب  
البلغة المأثورة .

وظيفة حروف المجرى في الجملة العربية إبلاغ معنى الفعل أو ما هو  
في حكمه إلى صورة من صور المفعول أي المتأثر بالفعل ، وهذه الصور  
عديدة عدد حروف المجرى ، فمنها صورة المفعول به والمفعول فيه

والمفعول له والمفعول منه والمفعول عنه والمفعول إليه والمفعول عليه .  
والمقصود بما هو في حكم الفعل الأسماء المشتقة والمصادر ، سواء  
منها ما يجب ذكره ان كان من قبل الكون الخاص وهو سائر  
الأفعال ، أم ما يجب أو يجوز حذفه ان كان فعل الكون العام وما  
يشتق منه كالذي يتعلق به الخبر والجرور والظرف .

وحرروف الجر قيد معنوية قد يتضمن المقام إثباتها وقد يحتمل  
حذفها والاستغناء عنها .

ولنضرب لذلك مثلاً بحرف كثير التداول شائع الاستعمال  
وهو « في » المستعمل لمعنى الظرفية ، فإنه يحذف باطراد إذا كان ما  
بعده اسمًا دالاً على معنى الزمان أو المكان فيقال له الظرف ويدرك  
غالباً إن لم يكن الاسم من الظروف المختصة على حد ما يقول  
النحوة .

والأصل والأساس أن ثبت حروف الجر لأنها حروف معان  
لايفهم مدلولها إلا إذا ذكرت . ويزعم النحوة أنها يجوز حذفها  
في حالة عربوا عنها بقولهم : إذا تعين الحرف ومكان الحذف .  
وعدوا كل ما عدا ذلك شذوذًا مقيداً بالسمع لا يجوز أن يقاس  
عليه واستشهدوا مثل ذلك بقول القائل :

لَدُنْ يَهُزُّ الْكَفُّ يَعْسُلُ مَثْنَهُ فِيهِ كَمَا عَسَلَ الطَّرِيقَ الشَّعْلَبَ<sup>(١)</sup>

(١) البيت لساعدة بن جوية ، وهو من شواهد الكتاب ، ج ١ ص ١٦ ثم ١٠٩

على ان العبارة القرآنية تؤسس قاعدة اوسع واشمل وتفضلي  
إلى أساليب في التعبير رحيبة منطلقة ، دقيقة في الوقت نفسه متقدة .

قال تعالى :

« قَالَ فِيمَا أَغْوَيْتَنِي لَا قَعْدَنَ لَهُمْ صِرَاطُكَ الْمُسْتَقِيمَ . » (١)

ومعلوم أن قعد لا يتعذر بنفسه وإنما يصل الى ما بعده بحرف  
الجر ولذلك يقول الزمخشري : « وانتصابه على الطرف كقوله  
كما عسل الطريق الثعلب ، وشبهه الزجاج بقولهم ضرب زيد الظهر  
والبطن أي على الظهر والبطن » (٢) .

وقال تعالى في سورة التوبه :

« فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ  
وَأَخْصِرُوهُمْ وَاقْعُدُوهُمْ لَهُمْ كُلُّ مَرْصَدٍ . » (٣)

يقول الزمخشري : « وانتصابه على الطرف ك قوله لا قعد لهم  
صراطك المستقيم » . (٤)

وتوجيه الظرفية لا يأتي في كل موضع ، بل إن بعض الموضع  
يأبه . من ذلك قوله تعالى في سورة ابراهيم :

« الَّذِينَ يَسْتَحْبُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ

(١) سورة الاعراف ، الآية / ١٦ .

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٥٦

(٣) الآية / ٥

(٤) الكشاف ج ٢ ص / ١٤٠

وَيَبْغُونَهَا عِوجًا . » (١)

فيقول فيه الزمخشري : « والأصل ( كذا ! ؟ ) ويبغون لها عوجاً فحذف الحار وأوصل الفعل » (٢) .

و واضح أن التماس معنى الظرفية يدخل المسألة في باب القياس لأن الظرف كما يعرفونه : « وقت أو مكان ضمن معنى ( في ) باطراً » وليس في ما عدا ذلك متسع للقياس عندهم .

ومما يقذف بالنهاة في لحج الحيرة والتخبط قوله تعالى في سورة النساء :

« وَيَسْتَفْتُونَكَ في النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيْكُمْ فِيهِنَّ، وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ الَّاتِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ » (٣) .

لأن الفعل « رغب » يصل إلى المفعول بحرفين يؤديان معنيين متعاكسيين ولا بد من ذكر أحدهما إذا أريد معنى بعينه ، فاذا قيل « رغب في » دل على معنى الرغبة الإيجابية ، واذا قيل « رغب عن » دل على معنى الرغبة السلبية ، وحذف الحرف هنا يوقع في اللبس على حد ما يزعمون ، يقول ابن مالك (٤) :

وَعَدَ لَازِمًا بِحَرْفِ جَرٍ فَإِنْ حُذِفَ فَالنَّصْبُ لِلْمُنْجَرِ

(١) سورة إبراهيم ، الآية / ٣

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٢٩٣

(٣) سورة النساء ، الآية / ١٢٧

(٤) شرح ابن عقيل ج ١ ص / ٢٠٩

نقاً و في آنَّ و آنَّ يَطْرُدُ مَعَ آمِنٍ لِبِسٍ كعجبيت آنَّ يَدُوا  
ولذلك يقول الزمخشري في توجيه هذه المسألة : « يحتمل في  
آن تنكحون بـ جـماـهـنـ وـعـنـ آـنـ تـنكـحـوـنـ لـدـمـاـمـتـهـنـ » (١) .  
و كان بعض أـسـاتـذـتـناـ يـذـهـبـ فيـ تـأـوـيـلـ هـذـهـ الـآـيـةـ مـذـهـبـاـ  
آخر فيقول : إن الرغبة هنا « في » أو « عن » مستوية ، ومن أجل  
ذلك حذف حرف الجر (٢) .

واحسب ان الامر هنا ايسر مما يذهبون اليه ، لأن معنى الفعل  
اصلا هو المعتول عليه ، والحرف هو الذي يحدد علاقته بالمفعول  
سلباً أو إيجاباً ، والأصل في الرغبة أن تكون ميلاً إيجابياً إلى  
المرغوب ، أي أن تكون رغبة في الشيء .

إما الرغبة عن الشيء فهي الفرع الذي لا يعرف إلا بذكر  
الحرف « عن » وهذا المعنى هو الذي يقتضي إثبات الحرف أما  
حذف الحرف فيصرف معنى الفعل إلى أصله وهو الرغبة في الشيء  
وإذن فلا مجال للالتباس على الاطلاق .

وصفة القول إن حروف الجر بمعانٍها العديدة من ظرفية  
وابتداء غاية واستعلاء ومحاوزة و نحو ذلك إنما تقوم بوظيفة في  
الكلام معنوية بالدرجة الأولى وهي تحديد علاقة الفعل بما يتأثر

(١) الكشاف ج ١ ص / ٣٠١

(٢) ذلك أستاذنا طه الروي عليه رحمة الله .

بـه وـهـو فيـ الحـقـيقـة مـفـعـول كـمـا سـلـفـ القـولـ .  
وـقـد يـعـدـلـ أـحـيـانـاً عنـ هـذـا التـحدـيدـ بـقـصـدـ إـطـلاقـ الفـعلـ منـ القـيدـ  
الـمعـنـويـ بـحـرـفـ الـجـرـ كـالـذـيـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ :

« وـأـقـعـدـوـا لـهـمـ كـلـ مـرـضـدـ ». (١)

فـاـنـ المـقـصـودـ هـنـاـ إـطـلاقـ الـمـعـنـىـ مـنـ قـيـدـ الـظـرـفـيـةـ أـوـ الـاستـعلاـءـ اوـ نـحـوـ  
ذـلـكـ عـلـىـ خـلـافـ ماـ ذـهـبـ إـلـيـهـ الزـمـخـشـريـ حـيـثـ ذـكـرـ أـنـهـ مـنـصـوبـ  
عـلـىـ الـظـرـفـيـةـ ، وـإـنـمـاـ المـقـصـودـ التـوـسـعـ الـذـيـ يـشـيرـ إـلـيـهـ بـعـضـ النـحـاةـ  
حـيـنـ يـقـولـونـ باـسـقـاطـ حـرـفـ الـجـرـ توـسـعاًـ .

وـقـدـ نـجـدـ فـيـ الـعـبـارـةـ الـقـرـآنـيـةـ عـكـسـ هـذـاـ الـاسـتـعـمـالـ فـعـلاـ يـصـلـ  
إـلـىـ مـفـعـولـهـ بـنـفـسـهـ عـادـةـ ، ثـمـ يـرـادـ تـقـيـدـ وـصـوـلـهـ إـلـىـ الـمـفـعـولـ بـمـعـنـىـ  
مـنـ الـمـعـانـيـ الـتـيـ يـدـلـ عـلـيـهـاـ حـرـفـ مـنـ حـرـوفـ الـجـرـ كـمـاـ فـيـ قـوـلـهـ  
تعـالـىـ فـيـ سـوـرـةـ النـورـ :

« فـلـيـحـذـرـ الـذـينـ بـخـالـفـونـ عـنـ أـمـرـهـ أـنـ تـصـيـبـهـمـ فـيـتـنـةـ أـوـ يـصـيـبـهـمـ عـذـابـ أـلـيمـ ». (٢)

فـمـعـنـىـ «ـ عـنـ »ـ هـنـاـ مـقـصـودـ تـقـيـدـ الفـعلـ بـهـ لـيـسـتـفـادـ مـعـ الـمـخـالـفةـ  
مـعـنـىـ الـاـصـرـارـ وـالـعـنـادـ وـالـاعـرـاضـ عـنـ اـمـرـ اللهـ قـصـداًـ ، وـالـاـفـالـمـخـالـفةـ  
الـمـطـلـقـةـ قـدـ تـكـوـنـ عـنـ غـفـلـةـ أـوـ جـهـلـ أـوـ عـدـمـ مـبـالـةـ ، وـهـيـ إـذـنـ  
لـاـتـنـطـوـيـ فـيـ حـكـمـ أـنـ تـصـيـبـ الـمـخـالـفـ فـتـنـةـ أـوـ يـصـيـبـهـ عـذـابـ أـلـيمـ .

(١) مـنـ الـآـيـةـ / ٥ـ ، سـوـرـةـ الـقـوـبةـ .

(٢) الـآـيـةـ / ٦٣ـ .

ولهذا نجد العبارة القرآنية تتصرف في حروف المجر تصرفًا لا توافقه قواعد النحو ، ولا أصول اللغة التي قصرت في الاحاطة به فانتقصت من الدقة في اداء المعاني على الوجه الذي أدته العبارة القرآنية ، ولقد فطن الزمخشري إلى شيءٍ من هذا فقال في قوله تعالى من سورة النمل :

«حتى إِذَا أَتَوْا عَلَى وَادِي النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ أَدْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ»<sup>(۱)</sup>.  
فإِنْ قَلْتَ : لَمْ يُعْدِي «أَتَوا» بـ «عَلَى» قَلْتَ : يتوجه على معنيين أحدهما : إِنْ إِتْيَانَهُمْ كَانَ مِنْ فَوْقِ فَأَتَى بِحُرْفِ الْأَسْتِعْلَاءِ كَمَا قَالَ  
أَبُو الطِّيبَ :

«وَكَشَدَّ مَا قَرُبْتَ عَلَيْكَ الْأَنْجُمُ»<sup>(۲)</sup>.

لما كان قرباً من فوق .

والثاني : أن يراد قطع الوادي وبلغ آخره<sup>(۳)</sup> .  
ومثل ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة القصص :

«وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينٍ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَلَانِ»<sup>(۴)</sup>.  
فإن «حين» اسم زمان ، والفعل إنما يصل إليه عادة بحرف الظرفية «في» ولكن هذا الدخول كان أيضاً من فوق أشبه شيء بالانقضاض

(۱) الآية / ۱۵

(۲) ديوان المتنبي (شرح العكري) ج ۳ ص ۱۳۰

(۳) الكشاف ۳ / ۱۲۷

(۴) الآية / ۱۵

ومعنى الاستعلاء هنا يشعر بالمفاجأة والمباغة وكل هذا لا يتاتي من حرف الظرفية سواء ذكر أم حذف .

على أن بعض النحاة يسمى مثل هذا الاستعمال التضمين ويريد به تضمين الفعل معنى فعل آخر قريب منه في معناه ، وفي هذا ما فيه من إخلال بدقة المعنى وعبث بالمدلول اللغوي لكل لفظ من الألفاظ .

والى ذلك يذهب الزمخشري أحياناً ، كالذي ذهب إليه في قوله تعالى من سورة الأحزاب :

«إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُمْ مَعْرُوفًا» . (١)

فقال :

«وعدي (تفعلوا) بـ (إلى) لأنه في معنى تسدوا وتولوا» (٢) .  
والظاهر أن الفعل في كل موضع بمعناه لا يخرج عليه وإنما يقيد المعنى بالحرف كما أسلفنا ، وما يؤيد ذلك ويدل عليه قوله تعالى في سورة الصافات :

«فَرَاغَ إِلَى آلِهَتِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ، مَا لَكُمْ لَا تَنْطِقُونَ ، فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِالْيَمِينِ» . (٣)

---

(١) الآية / ٦

(٢) الكشاف ج ٣ صفحة / ٢٢٨

(٣) الآيات ٩١ - ٩٣

فقد جي بـ « الى » او لا لأن المعنى المقصود انتهاء الغاية والفعل « راغ » يصل إلى مفعوله بها في العادة .

ثم لما اريد معنى الاستعلاء الذي يوافق روح الضارب المستولي على ما يضرب جي بـ « على » والفعل هو هو لم يتغير ولم يتحوال عن مدلوله اللغوي .

ويزيد ذلك ايضاً فعلاً كثير الاستعمال وهو « من » فانه يصل إلى المفعول عادة بحرف الالصاق وهو الباء ، قال تعالى :

« وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَغَامِزُونَ » (١) .

ولكن حين يراد المرور الفوري الذي لا يتثبت ولا يتتصق يئتي بعلى كقوله تعالى في سورة الصافات :

« وَإِنَّكُمْ لَتَمْرُونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ ، وَبِاللَّيلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ » (٢) .

وك قوله : « وَكَائِنٌ مِنْ آيَةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَمْرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعَرِّضُونَ » (٣) .

ومما يشعر بقيمة حرف الخبر ومكانه في العبارة ما جاء في قوله تعالى في سورة ص :

« إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ، فَقَالَ إِنِّي أَحَبُّتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّيِّ حَتَّى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ » (٤) .

(١) سورة المطففين ، الآية / ٣٠

(٢) الآية / ١٣٧ ، ١٣٨

(٣) سورة يوسف ، الآية / ١٠٥

(٤) الآية / ٣٢ ، ٣١

وقوله تعالى في سورة فصلت :

« وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تُغْلِبُونَ » (١) .

وقوله تعالى في سورة الأحقاف :

« قَالَ رَبُّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلَحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي » (٢) .

فكل حرف من هذه الحروف يعني عن جملة ويؤدي معناه بأكثر مما ألف أهل العربية أن يستدلوا عليه ، ولذلك يقول الزمخشري في الآية الأخيرة : فإن قلت ما معنى « في » في قوله تعالى :

« وَأَصْلَحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي » قلت : معناه أن يجعل ذريته موقعاً للصلاح ومظنة له كأنه قال : هب لي الصلاح في ذريتي وأوقعه فيهم (٣) .  
أولاً ترى أن « عن » في قوله تعالى :

« فَقَالَ إِنِّي أَحِبَّتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي » (٤) . تساوي أن يقول القائل إنني أحبت حب الخير وأعرضت وصدت عن ذكر ربى ، وكل هذا مستفاد من الحرف وحده ؟ وهل يكون قول القائل لا تسمعوا هذا القرآن مساوياً من حيث القصد لقوله تعالى :

(١) الآية / ٢٦

(٢) الآية / ١٥

(٣) الكشاف ج ٣ ص ٤٤٦

(٤) سورة (ص) ، الآية / ٣٢

« لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ (١) » .

اليس في اللام إشعار بـان القصد لا تنتصتوا له ولا تصغوا إليه ؟ أـي أن السـماع مجردـاً لا يمكنـ أن يكونـ موضعـ النـهي لأنـه قدـ يتـعرضـ لهـ كلـ وـاحـدـ ، وإنـماـ الـذـيـ يـنـهـيـ عـنـهـ الـذـينـ كـفـرـوـاـ السـمـاعـ المـقـرـنـ بالـانتـباـهـ وـالـاصـغـاءـ وـالـانـصـاتـ .

علىـ أنـ الـذـيـ يـنـعـمـ النـظـرـ فيـ كـلـامـ النـحـاةـ عـلـىـ حـرـوفـ الـجـرـ يـتـبـيـنـ اـنـهـ مـعـنـيـونـ بـجـانـبـ الـأـعـرـابـ قـبـلـ كـلـ شـيـءـ ، أـمـاـ جـانـبـ الـمـعـنىـ فـاـمـرـهـ عـنـهـمـ هـيـنـ ، إـذـ يـقـعـ الـحـرـفـ عـنـهـمـ مـوـقـعـ حـرـفـ آـخـرـ ، اوـ يـضـمـنـ الـفـعـلـ مـعـنىـ فـعـلـ قـرـيبـ مـنـ مـعـناـهـ . وـهـذـاـ يـدـلـ بـوـضـوـحـ عـلـىـ تـجـاهـلـ الـجـانـبـ الـلـغـويـ وـانـعـزـالـ قـوـاـعـدـ الـنـحـوـ وـمـسـائـلـهـ عـنـهـ كـأـنـ التـرـكـيـبـ مـؤـلـفـ مـنـ مـفـرـدـاتـ تـجـرـدتـ عـنـ مـدـلـولـاتـهـ الـلـغـوـةـ .

---

(١) من الآية / ٢٦ ، سورة فصلت

## الفصل السادس

### غير وسوى

إن الكلام على إهمال الجانب اللغوي في قواعد النحو ومسائله يجر إلى أمر يبدو فيه هذا الإهمال أو التجاهل في صورة واضحة كل الوضوح . ذلك أن حروف الجر ونحوها قد يغتفر فيها على نحو ما إغفال مدلولها اللغوي ومعناها الذي وضعت له لأنها كما يقولون تؤدي معانيها في غيرها كسائر الحروف .

ولكن الذي لا يمكن أن يقبل في العقل أو الواقع تجريد الأسماء أو الأفعال من معانيها والحاقةها قسراً بالأدوات التي يباعد استعمالها استعمال الحروف بينها وبين ما وضعت له أصلاً ، ومن ذلك أنهم يعدون (غير وسوى) أداتين للاستثناء ، ثم يرتبون على ذلك أموراً في الاعراب ما أنزل الله بها من سلطان ، فيقولون في

«غير» إنها تعرب إعراب ما يقع بعد «إلا» لوحظ محلها .  
ويقولون في «سوى» إنها تعرب إعراب الظرف على رأي بعضهم وإعراب «غير» بالحكم الذي سبق بيانه .  
أما «سوى» فمادتها اللغوية تدل على أن معناها تقضي معنى «غير» ولم ترد في الكتاب العزيز إلا بهذا المعنى :  
 «فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلَا أَنْتَ مَكَانًا سُوَى»<sup>(١)</sup>.  
 والمد لغة فيها كما يقول ابن مالك في الألفية<sup>(٢)</sup> ، قال تعالى:  
 «قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ»<sup>(٣)</sup>.  
 ولم أجدها في شواهدهم بمعنى الاستثناء إلا في قول الفزند  
 الزماني :

وَكُمْ يَبْقَ سِوَى الْعُدُوا  
 نِدِّيَاهُمْ كَمَا دَانُوا<sup>(٤)</sup>

وتفسir ذلك آت بعد .  
 أما «غير» فهي في أصلها وحقيقة وصف كـ «مثل» تقع  
 صفة أو حالاً كسائر الأوصاف ، وقد تقوم مقام الموصوف فتعرب  
 حسب موقعها من الكلام .  
 قال تعالى :

(١) سورة طه ، الآية / ٥٨

(٢) بقوله : ولسوى سوى سواء أجعله  
 على الاصح ما لا يغير جعلا  
 شرح ابن عقيل ص / ٢٤٥

(٣) سورة آل عمران ، الآية / ٦٤

(٤) شرح الحماسة ، للمرزوقي ج ١ صفحة / ٣٥

« كُلَّمَا نَضِبَتْ جُلُودُهُمْ بَدَلَنَا هُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا العَذَابَ » (١). وقد نص الزمخشري على ذلك مع قوله بنصيتها على الاستثناء في قوله تعالى :

« لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولَئِكُمُ الظَّرَرُ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ » (٢) .

فقال في « غير » : قرئ بالحركات الثلاثة فالرفع صفة لـ « القاعدون » ، والنصب استثناء منهم أو حال عنهم ، والجر صفة للمؤمنين (٣) . وقال في قوله تعالى من سورة المائدة :

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِذَا حَلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحْلِي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ » (٤) . غير محل الصيد نصب على الحال من الضمير في لكم (٥) .

والى مثل ذلك ذهب الفراء ، وزاد الأمر ايضاحاً فاشار الى معنى الوصفية فيها ، وعرض لمعنى الاستثناء فاطرحة ولم يأخذ به ، قال :

« لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولَئِكُمُ الظَّرَرُ وَالْمُجَاهِدُونَ » (٦) .

برفع « غير » لتكون كالذنب للقاعدين كما قال تعالى :

(١) سورة النساء ، الآية / ٥٦.

(٢) سورة النساء ، الآية ٩٥

(٣) الكشاف ج ١ ص / ٢٩١ .

(٤) الآية / ١

(٥) الكشاف ج ١ ص / ٣٢٠

(٦) سورة النساء ، الآية / ٩٥

«صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ»<sup>(١)</sup>.

وَكَمَا قَالَ تَعَالَى :

«أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولَئِكَ الْأَرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَدْ ذَكَرَ أَنَّ «غَيْرَ» نَزَّلَتْ بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ فَضْلَ الْمُجَاهِدِ عَلَى الْقَاعِدِ فَكَانَ الْوَجْهُ فِيهِ الْإِسْتِثْنَاءُ وَالنِّصْبُ .

إِلَّا أَنْ اقْرَانَ غَيْرِ الْقَاعِدِينَ يَكَادُ يُوجِبُ الرُّفعَ لِأَنَّ الْإِسْتِثْنَاءَ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ بَعْدَ التَّكَامُ ، فَتَقُولُ فِي الْكَلَامِ «لَا يَسْتُوِي الْمُحْسَنُونَ وَالْمُسْيَئُونَ إِلَّا فَلَانَاً وَفَلَانَاً» .

وَقَدْ يَكُونُ نِصْبًا عَلَى أَنَّهُ حَالٌ كَمَا قَالَ :

«أَحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَّلِّ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحْلِي الصَّيْدِ»<sup>(٣)</sup>.

وَلَوْ قَرِئَتْ خَفْضًا لَكَانَ وَجْهًا تَجْعَلُ مِنْ صَفَةِ الْمُؤْمِنِينَ<sup>(٤)</sup> .

وَاحْسَبْ أَنَّ الَّذِي حَمَلَهُمْ عَلَى إِدْرَاجِهِ فِي بَابِ الْإِسْتِثْنَاءِ هُوَ مَدْلُوْلُهَا الْلُّغُوْيِيُّ الَّذِي يَشْتَمِلُ عَلَى مَعْنَى الْمُخَالَفَةِ ، هَذَا مِنْ جَهَّةِ وَقَوْعِهَا مِنْصُوبَةٌ عَلَى الْخَلَافَ فِي مَوَاضِعِ بَعْيَنَهَا مِنْ جَهَّةِ أُخْرَى ، عَلَى أَنْ رِعَايَةُ الْجَانِبِ الْلُّغُوْيِيِّ تَنْفِي هَذَا الَّذِي ذَهَبُوا إِلَيْهِ تَكَامُ النَّفِيِّ وَيَتَجَلِّي ذَلِكَ أَوْضَعُهُ مَا يَكُونُ فِي الْعِبَارَةِ الْقُرَآنِيَّةِ الَّتِي لَمْ تَرُدْ فِيهَا «غَيْرَ»

(١) سورة الفاتحة ، الآية / ٧

(٢) سور النور ، الآية - ٣١

(٣) سورة المائدة الآية - ١

(٤) معاني القرآن ص / ٢٨٣ - ٢٨٤

إلا وصفا على سبيل النعت أو على سبيل الحال كما اسلفنا ، أو حالة محل الموصوف ، واقعة موقعه من الكلام ، من ذلك قوله تعالى في سورة الانعام :

« قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَخْذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ » (١) .

وفي سورة الاعراف :

« قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيْكُمْ إِلَهًا وَهُوَ فَضَلَّكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ » (٢) .

وفي سورة التوبه :

« فَسِيحُوا فِي الْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ » (٣) .

وفي سورة آل عمران :

« وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهْمَتْهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنُّ الْجَاهِلِيَّةِ » (٤) .

وفي سورة هود :

« فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرِي » (٥) .

أما سوى فلم ترد في العبارة القرآنية على الوجه الذي يزعم النهاة أبداً ، بل لقد التفت الفراء إلى الجانب اللغوي فيها فنفي أن تكون « غير » بمعناها ، فقال في قوله تعالى من فاتحة الكتاب :

(١) الآية / ١٤

(٢) الآية / ١٤٠

(٣) الآية / ٢

(٤) الآية / ١٥٤

(٥) الآية / ٦٣

«غَيْرُ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الظَّالِمِينَ».

واما قوله تعالى «ولَا الظَّالِمِينَ» فان معنى «غير» معنى «لا» فلذلك ردت عليها ، هذا كما تقول :فلان غير محسن ولا محمل فاذا كانت «غير» بمعنى «سوى» لم يجز أن تكرر عليها «لا». ألا ترى أنه لا يجوز عندي سوى عبد الله ولازيد .

وقد قال بعض من لا يعرف العربية: إن معنى «غير» في الحمد معنى سوى» وان «لا» صلة في الكلام (١).

و واضح ان الفراء يلاحظ الفرق بين «غير» و «سوى» وينكر ما يذهبون اليه من استعمالهما بمعنى واحد ، قوله في من ساوي بينهما في المعنى - انه بعض من لا يعرف العربية - دليل على ان احساس المعنى اللغوي وتصوره عند الاستعمال أو عند التفسير والاعراب أمر لابد منه عند من يفقه العربية ويعيها ويشعر بها .

ولو صح أن «سوى» تستعمل في صورة من صور الاستثناء لكان هذا المعنى مستفاداً من السياق لامن الأصل اللغوي .

فلو قال قائل ماجاعني سوى زيد ، لكان معناه ابتداء ما جاعني مثل زيد وهذا قد يعني تبعاً أن زيداً مستثنى من حكم النفي في الفعل على وجه يشبه معنى المجاز أو الاتساع في الكلام .

(١) معاني القرآن ج ١ ص ٨ .

هكذا تؤصل العبارة القرآنية أساساً للقاعدة النحوية تنفي عنها كل ما يحاب الدقة في استعمال الألفاظ . وثبت أن العربية لا يمكن أن تهمل جانب المدلول الغسوبي في الألفاظ والأدوات لأن اهماله يفضي إلى التهاون في دقة التعبير وفي أداء المعاني على الوجه الصحيح .

## الفصل السابع

### المُصْكُرُ وَ حِرْوُفُهُ

المصدر لفظ واسع الدلالة كثير تداوله في الكلام ، لأن فيه من الاسم والفعل خصائص ومعاني عدة ، فهو على الرأي الراجح أصل ترجع إليه الأفعال ويشتق منه كثير من الأسماء .

وهو أيضاً اسم ذو علاقة بأسماء الذوات ثم تطورت دلالته حتى أصبح يدل على المعنى أو ما يقال له عند النهاة معنى الحدث لأن الأصل في الفاظ اللغة أنها توضع للمحسوس ثم تتحول عنه إلى المدرك بالعقل .

والعبارة القرآنية تداول استعمال المصدر بصورةه الصريح والمؤول تداولًا واسعًا .

وتتسع في وظيفته في الكلام بحيث يرد عاملاً عمل الفعل

على غير الصورة التي يشترطها النحوة وهي إمكان وقوع أَنْ والفعل أو ما والفعل موقعه ، قال تعالى :

« قَالَ أَذْهَبْ فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاءُكُمْ جَزَاءٌ مَوْفُورًا » (١) .

و واضح هنا أن « جَزَاءٌ مَوْفُورًا » منصوب بـ « جَزَاءُكُمْ » ولكن الزمخشري سيرأ على سبيل النحوة الذين لا يجيزون مثل هذا المصدر أن يعمل لأنه لا ينحل إلى الحرف المصدري والفعل ، يذهب إلى أنه منصوب بفعل مضمر ، يقول : وانتصب جَزَاءٌ مَوْفُورًا بما في (فإن جهنم جَزَاءُكُمْ) من معنى تجازون أو باضمار تجازون أو على الحال (٢) .

ولكنه لا يليث أن يسلم بعمل المصدر غير القابل للتأويل بالحرف المصدري والفعل في موضع آخر ، في قوله تعالى من سورة النبأ :

« لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَلَا كِذَابًا ، جَزَاءٌ مِنْ رَبِّكَ عَطَاءٌ حِسَابًا » (٣) .

يقول الزمخشري : عطاء نصب بجزاء نصب المفعول به أي جراهم عطاء (٤) .

ومن لطائف الاستعمال القرآني كثرة ورود المصدر وصفاً إما على سبيل الاسناد خبراً ، أو على سبيل النعت أو الحال .  
قال تعالى في سورة الاسراء :

(١) سورة الاسراء ، الآية ٦٣

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٣٦٦ - ٣٦٧

(٣) سورة النبأ ، الآية / ٣٥ - ٣٦

(٤) الكشاف ج ٤ ص / ١٧٩

«نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوٰ»<sup>(١)</sup>.

و قال تعالى في سورة الكهف :

«فَقَسَى رَبِّي أَنْ يُؤْتِيَنِي خَيْرًا مِنْ جَنَاحِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءِ

«فَتُصْبِحَ صَاعِدًا زَكَرًا أَوْ يُصْبِحَ مَأْوَاهَا غَورًا فَلَنْ تَسْتَطِعَ لَهُ طَلَبًا»<sup>(٢)</sup>.

المصدر في الآية الأولى خبر المبتدأ ، وهم يزعمون أن اسم المعنى لا يخبر به عن اسم الذات فتأمل .

وفي الآية الثانية خبر الفعل الناسخ .

وقال تعالى في سورة الفرقان :

«وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُونَ»<sup>(٣)</sup>.

يقول الزمخشري : هوناً حال أو صفة للمشي ، ... إلا أن في وضع المصدر موضع الصفة مبالغة<sup>(٤)</sup>.

وهذا ديدن النحاة إذ إنهم يجذبون إما إلى التأويل بتقدير مضاف حتى يكون هو والمصدر صالحًا لوصف اسم الذات أو الاخبار عنه ، وإما إلى تفسيره على صورة المبالغة والمجاز . على أن شيوع هذا الاستعمال ووفرته يشعران بأن التأويل والتقدير وصرف المعنى إلى المجاز والمبالغة أمور لا ضرورة لها ولا سبب ، بل

(١) سورة الاسراء ، الآية / ٤٧

(٢) الآية / ٤٠ ، ٤١

(٣) الآية / ٦٣

(٤) الكشاف ج ٣ ص / ١٠٣

إنها قد تخرج العبارة عن المعنى الذي قصدت إليه ، وتأمل بعد ذلك هذه الأمثلة ، قال تعالى في سورة الملك :

« فَلَمَّا رَأَوْهُ زَلْفَةً سِيَّئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا (١) ».

وقال تعالى في سورة الجن :

« قُلْ أَوْحَى إِلَيَّ أَنَّهُ أَسْتَمَعُ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا (٢) ».

ومن مظاهر الدقة التصرف في الحروف المصدرية تصرفاً يدل على فوارق لطيفة بين معاناتها ، فـ « ما » غير « أَنْ » و « لو » غيرهما ذلك أن « ما » لا تقييد الفعل بعدها بزمن ، وإنما هي الفعل بمثابة الصلة والموصول ، وهي كثيرة الورود في آي الكتاب الحكيم ،

قال تعالى في سورة آل عمران :

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُؤُوا مَا عَنِتُّمْ » (٣)

وفي سورة التوبة :

« لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ » (٤) .

وفي سورة ص :

« بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ » (٥) .

(١) الآية / ٢٧

(٢) الآية / ١

(٣) الآية / ١١٨

(٤) الآية / ١٢٨

(٥) من الآية / ٢٦

وفي سورة السجدة :

« فَذُوقُوا بِمَا نَسِيْتُمْ لِقَاءَ يَوْمَكُمْ هُنَّا » (١) .

و « ما » حقاً موصول حرفي لأنه يلاحظ فيه معنى الموصولة  
وفي الفعل الذي بعده معنى الصلة ، وكثيراً ما يصلح لتوبيخه  
معناه وجهة الاسمية .

اما « لو » فملحوظ معناها الأصلي وهو الامتناع والاستحالة  
قال تعالى :

« وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوْدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمِّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُرْخِزٍ  
مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمِّرَ » (٢) .

وقال تعالى في سورة الأحزاب :

« يَحْسَبُونَ الْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهُبُوا وَإِنْ يَأْتِ الْأَحْزَابُ يَوْدُوا لَوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ  
فِي الْأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنِ الْأَبَائِكُمْ » (٣) .

وتتجلى خصوصية « أن » في الاستعمال القرآني ، فهي كما  
قالوا تخلص ما بعدها لمعنى الاستقبال ، ولا ترد في غير هذا المعنى ،  
وترد اللام في موضعها أحياناً لأن اللام تدل على الاستقبال قال  
تعالى في سورة التوبه :

« فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيَاةِ

(١) من الآية / ١٤

(٢) من سورة البقرة ، من الآية / ٩٦

(٣) الآية / ٢٠

الدُّبُيَا» (١).

وفي سورة الصاف:

«يُرِيدُونَ لِيُطْفَئُوا نُورَ اللَّهِ بِسَأْفَوَاهِهِمْ» (٢).

وفي سورة الأحزاب:

«إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرُّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ» (٣).

قال الفراء في قوله تعالى:

«يُرِيدُ اللَّهُ لِيَبْيَّنَ لَكُمْ» (٤).

وقال في موضع آخر:

«وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ» (٥).

والعرب تجعل اللام التي على معنى كي في موضع «أن» في:  
«أردت وامرت» فتقول: أردت أن تذهب واردت لتذهب وامرتك  
أن تقوم ، وأمرتك لتقوم ، قال تعالى:

«وَأَمْرَنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ» (٦).

وقال في موضع آخر:

(١) الآية / ٥٥

(٢) الآية / ٧

(٣) الآية / ٣٣

(٤) سورة النساء ، من الآية / ٢٦

(٥) سورة النساء ، من الآية / ٢٧

(٦) سورة الانعام ، الآية / ٧١

« قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ »<sup>(١)</sup>.

وقال :

« يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا »<sup>(٢)</sup>. و « يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا »<sup>(٣)</sup>.

وانما صلحت اللام في موضع «أن» في أمرتك وأردت، لأنهما يطلبان المستقبل ولا يصلحان مع الماضي، ألا ترى أنك تقول أمرتك أن تقوم ولا يصلح أمرتك أن قمت ، فلما رأوا «أن» في غير هذين تكون للماضي والمستقبل استوثقوا لمعنى الاستقبال بكى وباللام التي في معنى كي<sup>(٤)</sup>.

وقد يحذف الحرف المصدري استغناه عما يدل عليه من معنى في الفعل بعده ، إذ إنه قد يرد لمحض الوصل بين فعلين ، أو لجعل الفعل في موقع الاسم .

قال تعالى في سورة الأنفال :

« وَلَا يَحْسِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ »<sup>(٥)</sup>.

يقول الزمخشري : وقيل فيه أصله ؛ «أن سبقوا» فحذفت «أن» كقوله :

(١) سورة الانعام ، الآية / ١٤

(٢) سورة الصاف ، من الآية / ٧

(٣) سورة التوبة ، من الآية / ٣٢

(٤) معاني القرآن ص / ٢٦٢-٢٦١

(٥) سورة الأنفال ، الآية / ٥٩

«وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ» (١).

وهذا يدل أيضاً على مبلغ ما بين الفعل والاسم من علاقة تسمح بأن يكون الفعل في موضع الاسم ، ويدل أيضاً على موقع المصدر وسطاً بين الاسم والفعل ، بحيث يحل أحدهما محل صاحبه ويعمل عمله ويقوم بوظيفته في الكلام .

---

(١) الكشاف ج ٢ ص / ١٣٢

## الفصل الرابع

### اسم الفاعل

وما يلاقي الفعل ويعمل عمله في كثير من الأحيان ما يعرف عند النحاة باسم الفاعل ، ولسنا بصدده بحثهم في اسميته و فعليته و اختلافهم في ذلك ومذهب أهل الكوفة في نعته بالفعل الدائم لأن جانب الاسمية فيه بين لا مراء فيه بدليل نقله الى العلميّة كخالد و عامر و سالم و نحو ذلك ، و وقوعه موقع المسند إليه و اضافته و الاضافة إليه و اتصاله بـأـلـ .

أما إعماله لـأـعـمـالـ الفـعـلـ فـمـرـدـهـ فيـ الحـقـيقـةـ إـلـىـ معـنـىـ الـحـدـثـ الـذـيـ يـقـتـضـيـ وـجـودـ المـحـدـثـ بـالـضـرـورـةـ وـهـوـ الفـاعـلـ فـيـ الـاـصـطـلاحـ النـحـويـ ، ثـمـ قـدـ يـقـتـضـيـ وـجـودـ مـاـ يـؤـثـرـ فـيـهـ وـهـوـ الـفـعـولـ .  
أما زعمهم بأن اسم الفاعل يعمل لأنّه يحمل على الفعل

المضارع من جهة لفظه ومن جهة معناه فمتهافت لا يقوم للاحتجاج لأن الموازنة اللغوية المداعاة غير قائمة في اسم المفعول الثلاثي وهو أيضاً مستحق للعمل، وكذلك الصفة المشبهة. وأما من جهة المعنى التي يريدون بها دلالة كليهما على معنى الحال أو الاستقبال فهي مردودة بكونه اسم لا يلزم فيه أن يتضمن معنى الزمن لأن دلالة مختصة بالأفعال.

وقد زعموا أن اسم الفاعل لا يعمل إذا دل على الماضي وإنما يضاف إلى المعمول، ولكن الاستعمال القرآني ورد بخلاف ذلك قال تعالى في سورة الكهف :

«... وَكَلْبُهُمْ بِاسِطُ ذِرَاعَيْهِ بِالوَصِيدِ»<sup>(١)</sup>.

وهم يوجهونها على أنها حكاية حال ماضية لأن اسم الفاعل لا يعمل إذا كان في معنى الماضي<sup>(٢)</sup>.

وما ينقض قولهم هذا ما ورد في سورة الانعام :

«إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبَّ وَالنَّوْى يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَإِنَّى تُؤْفَكُونَ ، فَالِقُ الْإِصْبَاحِ وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ»<sup>(٣)</sup>.

(١) من الآية / ١٨

(٢) الكشاف ج ٢ ص / ٣٨٣

(٣) الآية / ٩٥، ٩٦

فانت ترى انه عطف بالنصب على المجرور باضافة اسم الفاعل  
الىه لأنه - في زعمهم - بمعنى المضي بدليل قراءة من قرأ :

« وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنًا »

على أنهم يقدرون لنصب «الشمس» فعلاً ماضياً لتساوي القاعدة .  
ولكن ماذا يقولون في نصب المفعول الثاني باسم الفاعل الذي  
لا يجوز - عندهم - أن يعمل وهو قوله تعالى :

« وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَنًا » (١) .

وأكثر ما يرد اسم الفاعل في العبارة القرآنية مضافاً الى معموله كقوله  
تعالى في سورة الانعام :

« وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقٌ أَلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ » (٢) .

وفي سورة آل عمران :

« رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمٍ لَا رَيْبَ فِيهِ » (٣) .

وفي سورة هود :

« وَيَا قَوْمٍ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ  
آمَنُوا إِنَّهُم مُلَاقُو رَبِّهِمْ » (٤) .

وكثيراً ما ترد القراءة بنصب المعمول كما في الآية السالفة فقد

(١) سورة الانعام ، من الآية ٩٦ /

(٢) الآية ٩٢ /

(٣) الآية ٩ /

(٤) الآية ٢٩ /

قرئ وما انا بطاردٍ الذين آمنوا بالتنوين على الاصل (١).  
وقوله تعالى في سورة مريم :

« إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَتَيَ الرَّحْمَنَ عَبْدًا » (٢).

قال الزمخشري : وقرأ ابن مسعود وابو حيوة : آتِ الرَّحْمَنَ عَلَى اصْلِهِ  
قبل الاضافة (٣).

وقد يكون المشهور الاعمال ويقرأ بالاضافة كما في قوله تعالى ،  
في سورة الشعرا :

« لَعَلَّكَ بَاخْعُ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ » (٤).

قال الزمخشري : وعن قتادة رضي الله عنه : باخع نفسك على  
الاضافة (٥).

ويبدو لمن يستقصي استعمال اسم الفاعل في آي الكتاب الحكيم  
أن اضافته الى معموله هي الشائعة الذائعة ، وحتى الموضع التي ورد  
فيها منوناً منصوباً معموله قد قرئ فيها بالاضافة .

ولعل أكثر ما ترد الاضافة حين يكون المعامل ضميراً لما في ذلك  
من التسهيل والخففة كقوله تعالى في سورة آل عمران :

« إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى اِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الظِّنَنِ كَفَرُوا

(١) الكشاف ج ٢ ص ٢١٤

(٢) الآية / ٩٣

(٣) الكشاف ج ٢ ص / ٤٢٥

(٤) الآية / ٣

(٥) الكشاف ج ٣ ص / ١٠٧

وَجَاعِلُ الَّذِينَ أَتَبْعَوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا »<sup>(١)</sup>.

وفي سورة القصص :

«... وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمَرْسَلِينَ»<sup>(٢)</sup>.

واكثر ما يرد اسم الفاعل منوناً منصوباً عامله حين يقع بينهما فاصل،  
ومماورد فيه الاستعمالان الاضافة والتنوين في سياق واحد قوله

تعالى في سورة العنكبوت :

«وَلَمَّا آتَنَا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سِيَّهٍ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذِرْعًا وَقَالُوا لَا تَخَفْ وَلَا  
تَحْزَنْ إِنَّا مُنْجِلُوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ، إِنَّا مُنْزَلُونَ  
عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُدُونَ»<sup>(٣)</sup>.

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة الصافات :

«فَإِنَّهُمْ لَا يَكُونُونَ مِنْهَا فَمَا لِئَلَّوْنَ مِنْهَا الْبُطُونَ»<sup>(٤)</sup>.

وفي سورة البقرة :

«وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً»<sup>(٥)</sup>.

وفي سورة الزمر :

(١) سورة آل عمران ، من الآية / ٥٥

(٢) سورة القصص ، من الآية / ٧

(٣) الآية / ٣٣ ، ٣٤

(٤) من الآية / ٦٦

(٥) من الآية / ٣٠

« قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ » (١) .

« قُلِ اللَّهُ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي » (٢) .

ولست أجد في دحض ما صنعوا من قاعدة لاعمال اسم الفاعل  
أو فصح من موقف الزمخشري حيث يقول في قوله تعالى :  
« إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ مَنْ يَخْشَاهَا » (٣) .

و القرئ منذر بالتنوين وهو الأصل والاضافة تحفيظ وكلاهما يصلح  
للحال والاستقبال ، فإذا أريد الماضي فليس إلا الاضافة كقولك  
هو منذر زيد أمسن (٤) .

ثم يقول في قوله تعالى من سورة « الكافرون » :

« وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ، وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدْتُمْ » (٥) .

أي وما كنت قط عابداً في ماسلف ما عبدتم فيه يعني لم تعهد  
مني عبادة صنم في الجاهلية فكيف ترجى مني في الاسلام .. أي  
وما عبدتم في وقت ما أنا على عبادته (٦) .

وهذا يدل على أن اسم الفاعل المنون يرد لمعنى المضي خلافاً لما  
يبدعون .

(١) من الآية / ١١

(٢) سورة الزمر ، الآية / ١٤

(٣) سورة النازعات ، الآية / ٤٥

(٤) الكشاف ج ٤ ص / ١٨٤

(٥) الآية / ٤ ، ٣

(٦) الكشاف ج ٤ ص / ٢٣٨

اما دلالة المضاف على المعنيين فقد نصوا عليها في أكثـر من  
موضع كما أسلفنا الاشارة .

ولكن المهم في هذه المسألة أن معنى الزمن لا يمكن أن يكون جزءاً  
من اسم الفاعل وإن وردت الدلالة عليه في سياق الكلام لأنـه في  
الحقيقة اسم ، وفيه معنى الحدث الذي يستدعي أحـياناً كثـيرـة معنى  
الزمن بـحـكم أنه لازم لـوقـوعـ الحـدـثـ ، ولـكـنه زـمـنـ غيرـ مـعـيـنـ ولا  
مـحدـدـ كـتـحدـيدـهـ فـيـ الأـفـعـالـ ولاـسـيـماـ بـعـضـ الصـيـغـ كـالـماـضـيـ وـالـمـضـارـعـ  
حيـنـ يـقـرـنـ بـأـدـوـاتـ مـعـيـنةـ . عـلـىـ أـنـ ثـمـةـ فـرـقاـ بـيـنـ حـالـيـ التـنـويـنـ  
وـالـاضـافـةـ ، إـذـ التـنـويـنـ يـعـنـيـ اـنـفـصـالـهـ عـنـ الـمـعـوـلـ وـأـنـ عـلـاقـتـهـ بـهـ مـحـضـ  
عـلـاقـةـ إـعـمـالـ يـغـلـبـ فـيـهاـ شـبـهـ الـفـعـلـ ، بـيـنـماـ الـاضـافـةـ اـمـتـزـاجـ فـيـ الدـلـالـةـ  
بـيـنـ الـاسـمـيـنـ وـضـرـبـ مـنـ ضـرـوبـ التـعـرـيفـ وـلـاـ عـبـرـةـ بـدـعـواـهـمـ  
أـنـهـاـ إـضـافـةـ لـفـظـيـةـ لـاـيـكتـسـبـ الـاسـمـ المـضـافـ بـهـ تـعـرـيفـاـ وـلـاـ تـخـصـيـصـاـ  
وـدـلـيلـ ذـلـكـ قـوـلـهـ تـعـالـيـ فـيـ سـوـرـةـ غـافـرـ :

« حـمـ ، تـنـزـيلـ الـكـتـابـ مـنـ اللـهـ الـعـزـيزـ الـعـلـيمـ ، غـافـرـ الـذـنـبـ وـقـابـلـ التـوـبـ  
شـدـيدـ الـعـقـابـ ذـيـ الطـوـلـ (١) . »

وانظر الى قول الزمخشري في تأويل ذلك وإعرابه ، كيف يتبخـطـ  
ويتناقضـ ثمـ لاـيـجـدـ منـدوـحةـ منـ الـاقـرارـ بـأـنـ الـأـمـرـ مشـكـلـ لاـيـحـلـ  
إـلاـ باـعـرـابـ هـذـهـ الصـفـاتـ الـتـيـ لـامـرـاءـ فـيـ وـصـفيـتـهـاـ أـبـداـ ،

يقول : فان قلت : كيف اختلفت هذه الصفات تعريفاً وتنكيراً  
والموصوف معرفة يقتضي أن يكون مثله معارف ، قلت اما غافر الذنب  
وقابل التوب فمعرفتان لأنه لم يرد بهما حدوث الفعلين وأنه يغفر  
الذنب ويقيل التوب الآن وغداً ، حتى يكونا في تقدير الانفصال فتكون  
إضافتهما غير حقيقة ، وإنما أريد ثبوت ذلك ودواجه فكان  
حكمهما حكم إله الخلق ورب العرش .

واما شديد العقاب فأمره مشكل لأنه في تقدير شديد عقابه  
لا ينفك من هذا التقدير . وقد جعله الزجاج بدلاً ، وفي كونه بدلاً  
وحده بين الصفات نبو ظاهر ، والوجه أن يقال لما صودف بين  
هؤلاء المعرف هذه النكرة الواحدة فقد آذنت بأنها كلها أبدال غير  
أوصاف . . . . (١)

أما معنى الشبوت والدوام فهو آت من معنى ما اشتق منه اسم  
الفاعل ، لانه حين يشتق مما يدل على الوصف الثابت يقال له صفة  
مشبهة كظاهر القلب ونحو ذلك . ثم انه شديد العقاب من باب  
إضافة الصفة المشبهة الى فاعلها وهي عندهم إضافة محضة .

والصفة المشبهة عندهم هي التي يستحسن أن يجر فاعلها بها

---

(١) الكشاف ج ٣ ص ٣٥٩

وهي من هذه الجهة تخالف اسم الفاعل لأنه يضاف إلى مفعوله عادة . ولا عبرة بدعواهم أن فاعل الصفة المشبهة يجوز أن ينصب على التشبيه بالمفعول به لأنه لم يرد في المؤثر من كلام العرب . نحو قولهم : زيد حسن الوجه ، وقياسهم إيه على زيد حسن وجهأً قياس باطل لأن هذا تميز وهو لابد أن يكون نكرة وهو تميز محول عن الفاعل كما يقولون . ولا دليل في قول القائل : (وطبت النفس ياقيس عن عمرو ) لأن ذلك من الضرورات الشعرية . وأظهر ما في العبارة القرآنية أن اسم الفاعل يضاف إلى معumo له حين يكون المعمول معرفة بالأداة او بالإضافة أو مخصصاً بالإضافة كقوله تعالى في سورة الزمر :

« أَللّٰهُ خَالقُ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلٰى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ » (٢).

وأكثر ما يرد المعمول منصوباً حين يكون نكرة حتى إن الاستعمال يشعر بعدم جواز بالإضافة . من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة .

« وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ » (٢).

وفي سورة ص :

« إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ » (٢).

(١) الآية / ٦٢

(٢) من الآية / ٣٠

(٣) الآية / ٧١

وقد يرد المعمول منصوباً حين يكون معرفة ولكن الأكثر فيه  
الاضافة كما أسلفنا . ومن ذلك قراءة من قرأ بالتنوين والنصب  
قوله تعالى في سورة الطلاق :

« وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بِالْغَيْرِ أَمْرٌ »<sup>(١)</sup>.

---

(٤) الآية / ٣

## الفصل التاسع

### جملة التقيي

الجملة الاسمية المنفية بـ (ليس) أو (ما) اخْتَهَا يجري عليها عادة ما يجري بنواسخ الابتداء التي تجعل ما كان مبتدأ اسمًا لها يبقى على رفعه . وتجعل الخبر لها منصوباً . وللعبارة القرآنية في هذا الباب خصوصية ثلثة النظر وتشير الاهتمام .

ذلك أن الخبر في الجملة المنفية بـ (ليس) يكثر اتصال حرف الخبر به ، كقوله تعالى :

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيَّبَاتٍ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيْمَمُوا الْخَيْثَرَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَكَسْتُمْ بِتَاحِذِيهِ إِلَّا إِنْ تُغْيِضُوا فِيهِ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ (١) »

(١) سورة البقرة ، الآية / ٢٦٦

وقوله تعالى :

« أَلَيْسَ اللَّهُ بِكُافٍ عَنْ دُنْدُبِهِ » (١) .

وقوله تعالى :

« أَوَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ » (٢) .

وقوله تعالى :

« أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ » (٣) .

أما أخْتَهَا (ما) فان اقتران الباء بخبرها يكاد يكون هو الاصل فلم يرد في العبارة القرآنية إلا موضعان تجرد فيما خبر (ما) من حرف الخبر، وهم قوله تعالى في سورة يوسف :

« فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَاهُ وَقَطَّعْنَا أَيْدِيهِنَّ وَقُلْنَا حَاسِلَةٌ مَا هَذَا بَشَرًا » (٤) .

وفي سورة المجادلة :

« الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أَمْهَاتِهِمْ » (٥) .

والشائع في الاستعمال القرآني نحو قوله تعالى في سورة البقرة:

« وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ كُلَّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ  
بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ » (٦) .

(١) سورة الزمر ، الآية / ٣٦

(٢) سورة العنكبوت ، الآية / ١٠

(٣) سورة الانعام ، من الآية / ٥٣

(٤) الآية / ٣١

(٥) الآية / ٢

(٦) الآية / ١٤٥

وفي سورة ق :

«نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَهَارٍ» (١).

وفي سورة النمل :

«وَقُلِّ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيِّرِكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ» (٢).

ويزعم النحاة أن هذه الباء زائدة يراد بها توكيده النفي لأن الموضع نصب ، ولأنها لو حذفت لما تغير في معنى الجملة شيء ، لكن كيف تكون زائدة ويكون موضعها نصباً وهي ترد على هذه الصورة في الاستعمال ؟ وهل يجوز أن يقال إن الأصل عدم وجودها مع ورودها في أكثر الموارض على الوجه الذي سلفت إليه الاشارة ؟

ويكثر في الجمل المنافية ورود (من) ، وهي تتصل باسم (ما) كثيراً كقوله تعالى في سورة المائدة:

«لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثٌ ثَلَاثَةٌ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ» (٣).

وفي سورة يوئس :

«مَا لَهُمْ مِنْ أَلَّهٍ مِنْ عَاصِمٍ . » (٤)

وفي سورة السجدة :

(١) الآية / ٤٥

(٢) الآية / ٩٣

(٣) الآية / ٧٣

(٤) الآية / ٢٧

« مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا شَفِيعٍ » (١).

وَكَثِيرًا مَا تَتَصَلُّ (مِنْ) بِفَاعِلِ الْفَعْلِ الْمَنْفِي كَقُولِهِ تَعَالَى فِي سُورَةِ النُّورِ :

« وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ مَا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا » (٢).

وَفِي سُورَةِ الْمَائِدَةِ :

« أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ » (٣).

وَتَدْخُلُ « مِنْ » أَيْضًا عَلَى الْمَفْعُولِ فِي الْجَمْلَةِ الْمَنْفِيَةِ ، كَقُولِهِ تَعَالَى فِي سُورَةِ هُودِ :

« وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُّكُمْ كاذِبِينَ » (٤).

وَفِي سُورَةِ يُونُسِ :

« فَإِنْ تَوَلَّتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ » (٥).

وَالنِّحَاةُ يُزَعِّمُونَ أَنَّ الْبَاءَ وَ« مِنْ » فِي كُلِّ مَا أَمْحَنَا إِلَيْهِ وَنَحْوِ ذَلِكَ زَائِدَةُ ، لِأَنَّ الْأَعْرَابَ فِي كُلِّ إِمَامٍ نَصْبٍ وَأَمَّا رَفْعٌ . وَالْجِرْ لَا يَتَأْتِي بِالْقِيَاسِ إِلَى مَارْسَمَوْا مِنْ حَدُودِ الْأَعْرَابِ ، لِأَنَّهُ فِي أَصْلِهِ صُورَةٌ مِنْ صُورِ الْمَفْعُولِيَّةِ لَا يَبْاشِرُ الْفَعْلَ فِيهَا مَفْعُولٌ وَانْتَهَى يَتَوَصَّلُ الْفَعْلُ

(١) الآية / ٤

(٢) الآية / ٢١

(٣) الآية / ١٩

(٤) الآية / ٢٧

(٥) الآية / ٦٢

إلى المفعول بحرف الجر ، وهذا معنى تعليق الجار وال مجرور ب فعل أو ما هو بمنزلته كالمصدر وما اشتق منه ، وهذا التعليق لا يتأتى في الخبر المجرور بالباء بعد «ليس» و «ما» ولا في الاسم أو المبتدأ .  
ولا في الفاعل أو المفعول به ، فلذلك حكموا بزيادة حرف الجر ولم يزيدوا على القول إنه ورد لتو كيد النفي .

وهذا خلف من القول ، لأن تو كيد النفي تكأة هشة لا تقاد تستقيم مال لم تقف على قاعدة المعنى الأصلي لكل حرف يرد في سياق النفي .

ولنلتمس ذلك في معنى «من» فانها تأتي للاستغراب بعد النفي وانهم ليوردون معناها هذا حين يبحثون في بناء اسم «لا» التي لنفي الجنس في نحو قولنا : لارجل في الدار . فيقولون في واحد من توجيهاتهم لبناء الاسم إنه مضمن معنى «من» التي للاستغراب .  
ومعنى الاستغراب فرع من معنى التبعيض يجوز إليه بوقوع الحرف في سياق النفي ، كأن المنفي الشيء بأبعاضه وأجزائه كلها وهذا هو معنى الاستغراب .

ولعل معنى الالصاق في «الباء» هو الذي يصلح في موضع وقوعها مؤكدة للنفي .

وقد يتسائل الباحث : لم تجاهل النحاة هذا الواقع في الاستعمال على كثرته وشيوعه وجعلوا منه صورة فرع مع كرتة ومن النصب

والتجرد من الحرف الجار اصلاً على ندرته ؟ .

والجواب سهل ميسور مرده الى استمساكهم بالأصول التي رسموها لقواعد الاعراب واتحاذهم لها سبلاً لا يحيدون عنهم مهما قام الدليل العلمي على خطله أو ضيق حدوده عن استيعاب المادة العلمية .

بيان ذلك أن أصو لهم تقرر أن الحرف إذا اختص بالأسماء ولم يكن كالجزء منها عمل فيها الجر ، وأنه إذا أشبه الأفعال في دخوله على الجمل عمل فيها عمل الأفعال من الرفع والنصب ، فأداة النفي شبيهة بالفعل الناسخ فهي تعمل عمله وعمله رفع الأول ونصب الثاني على الأكثر عدا « لا » التي لنفي الجنس . واذن فخبر هذه الأدوات منصوب ، فان ورد مجروراً بالباء أو بغيرها مهما كان وروده كثيراً فهو فرع عن النصب .

والحق أن على الباحث في مثل هذه الأمور أن يعود إلى الأصول يتبعن كيف قامت وعلى أي أساس وضعت . فان تبين له أن أصلاً من الأصول جاء بخلاف المسموع والمروي من المؤثر كان لابد له من معاودة النظر فيه ليقوم أساسه على المادة العلمية التي تستنبط منها القواعد وتقوم عليها الأصول .

ولا عبرة في علوم اللغة بالركون الى المنطق المجرد لأنه كثيراً ما يقود الى بعد عن الواقع ، ويأخذ في التدرج والتفرع شيئاً

فشيئاً حتى ينتهي إلى أمور غريبة عن مادة البحث التي لابد أن تكون هي الأساس في وضع القواعد ولا سيما قواعد اللغة .

ولعلنا لو أردنا أن نعاود النظر في هذه القاعدة لانتهينا إلى أن خبر « ما » النافية يقع محروراً بالباء في أغلب أحواله ولا سيما حين يكون مشتقاً ، ويقع منصوباً شأن أخبار النواسخ بقلة ، ولا سيما حين يكون جامداً غير مشتق نحو قوله تعالى في سورة يوسف :

« وَقُلْنَا حَاشَ لِلَّهِ مَا هَذَا بَشَرًا » (١) .

وفي سورة المجادلة :

« الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أَمْهَاتُهُمْ » (٢) .

---

(١) الآية / ٣١

(٢) الآية / ٢

## الفصل العاشر

### رسالة قرائية

وفي الكتاب العزيز اساليب وتراث لا يمكن ان يفي غيرها  
معناها ، ولا يؤدي سواها ما تؤديه .

منها : «ما» الاستفهامية مركبة مع لام الجر متصلة بالضمير  
متكلماً أو مخاطباً أو غائباً ، مالي ، مالك ، ماله ، قال تعالى :  
في سورة يوسف :

«قَالُوا يَا أَبَانَا مَالِكَ لَا تَأْمَنَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَا لَهُ لَنَاصِحُونَ» (١) .

وفي سورة يس :

«وَمَالِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» (٢) .

وفي سورة الصافات :

(١) الآية / ١١

(٢) الآية / ٢٢

«مَا لَكُمْ لَا تَنَاصِرُونَ» (١).

«مَا لَكُمْ لَا تَنْهِطُقُونَ» (٢).

وفي سورة ص :

«وَقَالُوا مَا نَنَا لَا نَرَى رِجَالًا كُنَّا نَعْدُهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ» (٣).

وفي سورة غافر :

«وَيَا قَوْمَ مَالِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النُّجَاهَ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ» (٤).

ولقد حير هذا الاسلوب القرآني عقول النحاة فلم يهتدوا فيه الى سبيل ، و خانهم الحس والذوق اللغوي فالتمسوا في التأويل والتقدير وسيلة ، ولا سيما حين يجدون بعده معمولاً لا ذكر ولا أثارة في الكلام للعامل فيه .

يقول الفراء في قوله تعالى :

«فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِتَنَّ وَاللهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا» (٥).

نصب فتئين بالفعل تقول : مالك قائماً كما قال الله تبارك وتعالى :

«فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبْلَكَ مُهْطِعِينَ» (٦).

قال محققاه - كتاب معاني القرآن - في الحاشية : يريده به «يعني

(١) الآية / ٢٥

(٢) الآية / ٩٢

(٣) الآية / ٦٢

(٤) الآية / ٤١

(٥) سورة النساء / الآية / ٨٨

(٦) معاني القرآن ج ١ ص / ٢٨٠-٢٨١ ، الآية / ٣٦ من سورة المعارج

ال فعل » متعلق المخار والمجرور (١) .

وقال الزمخشري في قوله تعالى من سورة الحديد :

« وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ » (٢) .

لاتؤمنون حال من معنى الفعل في مالكم ، كما تقول مالك قائماً  
أي ما تصنع قائماً (٣) .

وليس هذا التركيب بدعاً في العربية ، ولا هو بالغريب في لغة  
موغلة في القدم ، صنع فيها التداول وطول المراس وكثرة التصرف  
ما صنع فأحالا إلى حروف مثل : « ليس » و « على » (٤) ،  
و « خلا » و « عدا » و « حاشا » و مزج الاسم بالفعل فاخرج من ذلك  
فعلا كـ « جبذا » ، و نحو ذلك مما عجزت قواعد النحو أن تجد له  
تفسيرًا بحكم القيود التي أحكمها واضعوا النحو الأوائل . ومن  
العجب أن هذا التركيب الذي هجره الاستعمال الادبي من جراء  
ذلك قد تلقفته لغة الحديث فظل حياً فيها حتى يومنا هذا ، تعرفه  
اللهجة العربية المصرية ولهجة الجنوب في العراق ، يقول لك المصري  
مالك واقف ويقول لك العراقي الجنوبي : « إيش مالك حاير » .

(١) معاني القرآن ج ١ ص / ٢٨١ ، ومحققاه : احمد يوسف نجاتي و محمد علي النجار .

(٢) الآية / ٨

(٣) الكشاف ج ٤ ص / ٦٤

(٤) للمؤلف بحث بعنوان : ( من دلائل القدم في اللغة العربية ) قدمه لمؤتمر المجمع اللغوي بالقاهرة في

## الفصل العاشر

### جملة الحال

قد تأتي جملة الحال فعلية فعلها ماض ، فاما ان يقع قبلها الواو او لا ، وهي على كل حال لابد عندهم أن تكون مبدوءة بقد قبل الفعل الماضي ، ولعل الصناعة النحوية هي التي ت ملي عليهم هذا الشرط لأن جملة الحال في تصورهم لابد أن تكون بمعنى الحال وفعلها حينئذ ينبغي أن لا يدل على غير معنى الحال .

والماضي الحالي من « قد » موغل في الماضي فلا يصح والحالة هذه لأن يكون عماد جملة الحال . و(قد) حرف تحقيق ومعنى ذلك أن الفعل بعدها محقق الواقع فهو أقرب إلى معنى الحال لأنه للماضي القريب . ولكن العبارة القرآنية يكثر فيها ورود الجملة الحالية التي فعلها ماض غير مسبوق بقد .

فمن ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران :

«الَّذِينَ قَالُوا لَا إِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا» (١) .

يقول الزمخشري : اي قالوا وقد قعدوا (٢) .

وفي سورة البقرة :

«كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْبَبْتُمْ» (٣) .

يقول الفراء : المعنى والله أعلم : « وقد كنتم » . ولو لا إضمار « قد »

لم يجز مثله في الكلام ، ألا ترى أنه قد قال في سورة يوسف :

«وَإِنْ كَانَ قَمِصُهُ قُدْمَ مِنْ دُبْرٍ فَكَذَبَتْ» (٤) .

المعنى والله أعلم : فقد كذبت (٥) .

ومن أمثلة الموضع التي ورد فيها هذا الاستعمال قوله تعالى في سورة الأنعام :

«وَجَعَلُوا اللَّهَ شُرَكَاءَ الْجِنَّةِ وَخَلَقُوهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ» (٦) .

وقوله تعالى في سورة النمل :

«وَجَحَدُوا بِهَا وَأَسْتَيْقَنْتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعَلُوًّا» (٧) .

(١) الآية / ١٦٨

(٢) الكشاف ج ١ ص / ٢٢٩

(٣) الآية / ٢٨

(٤) الآية / ٢٧

(٥) معاني القرآن ج ١ / ص : ٢٤

(٦) الآية / ١٠٠

(٧) الآية / ١٤

قال الزمخشري : واو الحال و « قد » بعدها مضمرة (١). ووردت جملة الحال التي فعلها ماض بغير الواو في قوله تعالى : « أَوْجَاؤُوكُمْ حَسِيرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوْكُمْ قَوْمُهُمْ » (٢). وه هنا يعود الفراء فيقول : والعرب تقول أتاني ذهب عقلـهـ يريدون قد ذهب عقلـهـ ... فإذا رأيت (ـ فعلـ ) بعد كان ففيها « قد » مضمرة (٣).

ومرد ذلك كما قلنا الى الصناعة النحوية . لأن جملة الحال كما أسلفنا لا بد عندهم أن تكون معنى الحال و كون فعلها ماضيا ينافق ذلك .

وهذا تخلط وخلف من القول كما يقولون . لأن معنى الحال هنا غير معناها هناك في الأفعال . فهي هنا وصف فضلة منصوب توصف به الهيئة ، ولا مدخل لمعنى الزمن فيها من أي وجه . أما اشتراط إضمار « قد » بعد الواو فلعل سببه أن « قد » كثيراً ما تكون في الجملة الفعلية حين تقع موقع الاسم كما في خبر « أَنْ » المخففة من الثقيلة كقوله تعالى في سورة المائدة :

« قَالُوا ثَرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقَنَا » (٤).

(١) الكشاف ج ٢ ص / ١٣٥

(٢) سورة النساء الآية / ٩٠

(٣) معاني القرآن ج ١ / ص : ٢٨٢

(٤) الآية / ١١٣

مثلها في ذلك مثل السين وسوف ولو .  
ووأو الحال عندهم تغى عن الضمير الذي يربط جملة الحال  
بصاحب الحال ، ووقع « قد » بعدها ينفي احتمال ان يراد بها  
العطف . \* \* \*

ومما يدل على أن أقران الأ فعل الماضي يقد يجعل الجملة الفعلية  
شبيهة بالاسمية صاححة لتقع موقعها ، انهم يشرطون اقرار جواب  
الشرط بالفاء حين يكون الجواب جملة فعلية منبوبة بـ « قد » نحو  
قوله تعالى في سورة يوسف :

« قَالُوا إِنْ يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخْ لَهُ مِنْ قَبْلٍ » (١) .

ولذلك نجد المعربين والمفسرين يقدرون « قد » قبل الفعل الماضي  
اذا وقع جواباً للشرط مقرنا بالفاء كقوله تعالى في سورة يوسف :

« وَإِنْ كَانَ قَدِيبُصْهُ قَدْ مِنْ دُبْرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصَّادِقِينَ » (٢) .

ونحو قوله تعالى في سورة النمل :

« مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَرَّاعِ يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ . وَمَنْ جَاءَ  
بِالسُّيُّئَةِ فَكَبُّتْ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ . . . » (٣)

ومن بدائع أسلوب القرآن أنه يتصرف في الجملة تصرفاً لا تلحق  
به قواعد النحاة وعلماء البلاغة ، فيأتي بالجملة الخبرية لمعنى الإنشاء

(١)

٧٧ الآية /

٢٧ الآية /

٩٠ الآية /

كالأمر والنهي ، وهو تلطف في الدخول إلى النفس وبلغ الغاية من الخطاب .

من ذلك قوله تعالى في سورة البقرة :

« وَإِذْ أَنْهَدْنَا مِيشَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ » (١) .

وقوله تعالى :

« وَإِذْ أَنْهَدْنَا مِيشَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ » (٢) .

والزمخشري يفسر هذا الاستعمال تفسيراً يبلغ غاية الاصابة فيقول : إخبار في معنى النهي كما تقول : تذهب إلى فلان تقول له كذا تريد الأمر وهو أبلغ من صريح الأمر والنهي ، لأنه كأنه سورع إلى الامتثال والانتهاء فهو يخبر عنه (٣) .

وشبيه بذلك قوله تعالى في سورة الصاف :

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدْلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ، تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ » (٤) .

جيء بالفعل المضارع لمعنى الأمر ، والمقام يقضي بذلك ويوجي

(١) الآية / ٨٣

(٢) الآية / ٨٤ من سورة البقرة

(٣) الكشاف ج ١ ص / ٧٨ - ٧٩

(٤) الآية / ١٠ ، ٩

به ، واسلوب الخطاب من اوله لطيف المدخل رفيق رقيق ، الا ترى الاستفهام في جملته المليئة بالرفق والمحبة ، إنه لايناسبها صريح الأمر بحال ، ولذلك جاء بالفعل المضارع لمعنى الأمر ودليل ذلك أنه أجيبي بعد ذلك بقوله تعالى :

« يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ » (١) .  
وال فعل مجزوم لوقعه في جواب الطلب .

ومثل هذا التصرف في الأسلوب تضيق به قواعدهم ، ولا يتسع له فهمهم لقضايا التركيب ومسائله ، وهو أدخل في علم المعاني الذي سلخوه من النحو أو سلخوا النحو منه فأحالوه يسألاً ماء فيه ولا رواء .

ولولا أن الزمخشري معرق في فهم الأساليب عميق في ذوقها وفي التمييز بينها لما ألفيناه يصيب غاية المعنى وغاية مرماه .

ومن مزايا العبارة القرآنية هذا التصرف في الأساليب تصرفًا عجز النحاة أن يلحوظه أو يدركوا شاؤه .

ومن أمثلة ذلك صور التعجب التي لا تعرفها كتب النحو ولا قواعد النحاة ، ولكن الزمخشري بصادق حسه ومرهف ذوقه بلغ مرماها وأحاط بمعناها .

قال تعالى في سورة المدثر :

« إِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَرَ ، فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَرَ » (٢) .

(١) سورة الصاف الآية / ١٢

(٢) الآية / ١٨ ، ١٩

يقول الزمخشري : تعجب من تقديره وإصابته فيه المخز ورميه  
الغرض ...

ومعنى قول القائل قتله الله ما أشجعه وأنهزاه الله ما أشعره ، الإشعار  
بأنه قد بلغ المبلغ الذي هو حقيق بان يحيط عليه ويدعو عليه حاسده  
 بذلك (١) .

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة عبس :

« قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ » (٢) .

ومن ألوان التعجب في القرآن الكريم نحو قوله تعالى في سورة الحاقة  
« وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًاً مَا تُؤْمِنُونَ ، وَلَا يَقُولُ كَاهِنٌ قَلِيلًاً مَا تَذَكَّرُونَ » (٣) .

يقول الزمخشري في تفسيره : والمعنى : ما أكفركم وما أغفلكم (٤)  
إن أساليب العبارة القرآنية ذخيرة لا يمكن أن يحيط بها مثل  
هذا البحث أو يستقصيها استقصاء ، وحسبه أن يلم بأطراف  
منها ويدل عليها . وهي معين ثر غدق يفتح لذي الذوق والحسن  
اللغوي آفاقاً في فهم الأساليب وذوقها رحيبة مشروقة .

ويزيح عن نحو العربية عقاباً صنعوا قصور الفهم وضيق الأفق  
عند كثير من أسسوا قواعد النحو وأحكموا مغاليقها في غير طائل .

ولعل هذه الأساليب الرفيعة واجدة في الباحثين من وهبوا

(١) الكشاف ج ٤ ص ١٥٨

(٢) الآية / ١٧

(٣) الآية / ٤١ ، ٤٢

(٤) الكشاف ج ٤ ص ١٣٧

فضيلة الصبر والأناة والبراح من الوقت والولوع بالبحث من يؤثرها  
بما تستحق من جهد قيم ووقت ثمين .  
وغاية هذه البلوغة أن تكون حجراً في بناء ، أو نبتة في حديقة  
غناء ، وأن تكون ثمرةها كفاء للنية التي قادت إليها وبعثت الهمة  
للحرص عليها .  
والله من وراء القصد ، إنه نعم المولى ونعم النصير .

## ثبت الكتاب

الصفحة

|                |    |
|----------------|----|
| المقدمة        | ٣  |
| تمهيد          | ٦  |
| المبتدأ والخبر | ١٨ |
| الفعل والفاعل  | ٢٧ |
| المفعول        | ٣٥ |
| حذف القول      | ٣٨ |
| حرف الجر       | ٥٠ |
| غير وسوى       | ٦١ |
| المصدر، حروفه  | ٦٨ |
| اسم الفاعل     | ٧٦ |
| جملة النفي     | ٨٦ |
| أساليب قرآنية  | ٩٣ |
| جملة الحال     | ٩٦ |

---

رقم الإيداع في المكتبة الوطنية ببغداد ٣٤٥ لسنة ١٩٧٣